
P E I T H O  /  E X A M I N A  A N T I Q U A  1  (  1 6  )  /  2 0 2 5

Le système logique 
des hypothèses du 
Parménide de Platon 
dans le Commentaire 
de Georges Pachymère

GEORGIOS SAVOIDAKIS   / Université Aristote de Thessalonique /

Introduction

Le Parménide est, certes, un des plus obscurs, des plus exigeants et des plus stimu-
lants dialogues de Platon, non seulement sur le plan sémantique, mais principalement 
en raison de son caractère aporétique, des nombreux paradoxes qui sont déduits sur 
le statut des idées dans la première partie du dialogue, et de tout le système complet 
d’hypothèses et de syllogismes que le vieux philosophe construit autour de l’Un dans 
la seconde partie. À la fin de la première partie, Parménide annonce son but de montrer 
à ses jeunes interlocuteurs (en particulier au jeune Socrate) quelle est la bonne manière 
dont un jeune homme enthousiaste utilise son élan vers la philosophie et la dialectique : 
exercer son esprit dans les épreuves exhaustives de la dialectique en examinant un objet 
donné dans toutes les possibilités et toutes les hypothèses qui peuvent se présenter au 
cour des enquêtes, dans le but d’aboutir finalement à un point sûr de discernement de 

D O I :  1 0 . 1 4 7 4 6 / P E A . 2 0 2 5 . 1 . 1 0



192 GEORGIOS SAVOIDAKIS   / Université Aristote de Thessalonique /

la vérité qui se cache derrière les idées1. Pour atteindre cet objectif, il faut également 
une méthodologie précise, un système entièrement structuré d’hypothèses et d’argu-
ments. Parménide est ainsi motivé par ses propres études sur l’Un-qui-est (ἓν ὄν), sur 
lequel il va fonder toute son argumentation de la deuxième partie du dialogue : si l’Un 
est et si l’Un n’est pas, que s’ensuit-il pour l’Un par rapport à lui-même et aux Autres (en 
d’autres termes, tout ce qui n’est pas l’Un), et que s’ensuit-il pour les Autres par rapport 
à eux-mêmes et à l’Un ?2

Au fil de l’histoire, le système intégral de l’exercice dialectique a tiré l’attention des 
philosophes Néoplatoniciens, qui en ont profité pour structurer de manière philoso-
phique et scientifique leurs systèmes métaphysiques et théologiques. C’est pour cette 
raison que presque tous les personnages éminents (après Plotin) des Écoles Néoplatoni-
ciennes (Amelius, Porphyre, Jamblique, Théodore d’Asinè, Plutarque d’Athènes, Syria-
nus3, Proclus, Damascius [dont nous sont parvenus les Commentaires des deux derniers]) 
élaborèrent leurs propres Commentaires au Parménide avec leurs propres interprétations, 
lesquelles, même dans leurs nuances sur le plan des hiérarchies dans la structure théo-
logique et métaphysique du monde, convergent vers un terrain d’entente : ils lisent une 
section d’un dialogue platonicien, où des arguments purement logiques sont développés, 
avec des dispositifs de décryptage « scientifique » qui font se dévoiler les messages censé-
ment théologiques du discours philosophique de Platon4. 

Bien que dès l’époque antique, des exégètes (inconnus aujourd’hui) aient insisté sur 
une interprétation purement logique des hypothèses du Parménide5, dans la tradition 
littéraire nous est parvenu seulement un Commentaire qui ose une telle entreprise : le 

1   Voir Pl. Prm. 135c8–136c5, et plus précisément la phrase dernière : εἰ μέλλεις τελέως γυμνασάμενος 
κυρίως διόψεσθαι τὸ ἀληθές (« si tu es destiné, après t’être parfaitement entraîné, à proprement discerner 
la vérité. »).

2   Voir Pl. Prm. 137a7–b4: πόθεν οὖν δὴ ἀρξόμεθα καὶ τί πρῶτον ὑποθησόμεθα; ἢ βούλεσθε, ἐπειδήπερ 
δοκεῖ πραγματειώδη παιδιὰν παίζειν, ἀπ’ ἐμαυτοῦ ἄρξωμαι καὶ τῆς ἐμαυτοῦ ὑποθέσεως, περὶ τοῦ ἑνὸς αὐτοῦ 
ὑποθέμενος, εἴτε ἕν ἐστιν εἴτε μὴ ἕν, τί χρὴ συμβαίνειν; (« Quel va être notre point de départ et qu’est-ce que 
l’on va supposer au début ? Ou voulez-vous peut-être, puisque l’on a décidé de jouer un jeu épuisant, que je 
commence par moi-même et par mon hypothèse, en supposant si l’Un est et si l’Un n’est pas, qu’est-ce qui doit 
s’ensuivre ? »). 

3   Les Commentaires de ces philosophes sont perdus (hormis quelques fragments du Commentaire de 
Porphyre), mais Proclus nous donne brièvement la structure de base des correspondances que chaque philo-
sophe établit entre les hypothèses du Parménide et les classes divines et ontologiques de la réalité ou/et les 
paradoxes émergeant de l’hypothèse négative « si l’Un n’est pas » (voir Procl. in Prm. VI 1052.25–1064.11, 
même s’il ne nomme pas les philosophes, à l’exception de son maître, Syrianus [1061.21], et d’un ‘philosophe 
de Rhodes’, qui pourtant doit s’identifier avec Théodore d’Asinè d’après Saffrey (2000: 101–117) ; tous les restes 
sont identifiés par certains scribes qui ont ajouté leurs noms dans des gloses marginales des manuscrits (voir 
Saffrey – Westerink [1968: lxxx–lxxxix]).

4   Par exemple, au 4e chapitre du premier Livre de la Théologie Platonicienne Proclus énumère quatre modes 
théologiques selon lesquels Platon élabore un discours et un enseignement philosophique au sujet des dieux : (i) 
le mode symbolique (aux dialogues Gorgias, Banquet, Protagoras) ; (ii) par le biais d’images (Timée, Politique) ; 
(iii) le mode divinement inspiré (Phèdre) ; (iv) le mode scientifique et dialectique (Parménide, Sophiste) dont 
la philosophie platonicienne est abordée en tant qu’un enseignement complet et précis sur le statut de l’Un 
au-dessus de l’être, ainsi que sur les ordres divins et leur progression aux étapes inferieures de la réalité.

5   Pour un exposé détaillé des arguments des exégètes-tenants d’une interprétation logique du dialogue et 
de la critique de Proclus sur eux, cf. Steel (1997). 



193Le système logique des hypothèses du Parménide de Platon dans le Commentaire de Georges Pachymère

Commentaire de l’historien éminent du début de l’ère paléologue, érudit, philosophe 
et théologien Byzantin, Georges Pachymère (1242–1310/1315). Réputé pour sa culture 
profane et son admiration pour les lettres helléniques, mais surtout pour la philosophie 
d’Aristote6, le philosophe Byzantin a joué aussi un rôle vital pour la conservation et 
la copie des certains commentaires de Proclus, manifestant ainsi son intérêt à la philo-
sophie Néoplatonicienne7. À titre indicatif, après avoir copié à son manuscrit personnel 
(le Parisinus gr. 1810) les sept livres du Commentaire inachevé de Proclus (ff. 97r-214r), 
qui arrête à la première hypothèse8, Pachymère assuma la « continuation » de l’exégèse 
jusqu’à la fin du dialogue, c’est-à-dire sur le texte 142b5–166c5 de Platon (ff. 214r-224v) : il y 
commente brièvement les schémas syllogistiques du reste des hypothèses de Parménide, 
de la deuxième à la toute dernière, et il donne une forme fixe à l’ensemble du système 
d’hypothèses en classant les arguments par niveaux, en fonction de leur enchaînement 
logique et surtout en suivant le modèle déjà développé par Proclus. 

i) Remarques brèves sur la morphologie et le contenu général du Commentaire 

Au f. 214r du manuscrit autographe Parisinus gr. 1810 de Pachymère, nous observons 
que la mise en page se transforme de l’apposition distincte lemme-commentaire (le 
commentaire lemmatisé de Proclus) en une autre forme : tout le texte de Platon se situe 
désormais au centre de chaque page, entouré par les scholies à chaque argument. Nous 
pouvons assurément attribuer cette spécificité de mise en page de cette partie du manus-
crit à la méthode que Pachymère y poursuit : à un premier niveau, il a écrit le texte de 
Platon et ses commentaires au propre ordre (dans une forme lemmatisée) dans un exem-
plaire de travail (dont le Parisinus est la copie) ; ensuite, il a copié tout le texte de Platon 
au centre de chaque page et enfin tous les commentaires respectifs aux trois marges. 
Cette reconstruction est vérifiée par l’exégèse de Pachymère elle-même : bien qu’au 
début de chaque commentaire la plupart des mots de liaison soient tels que « Il montre 
désormais / ici / maintenant… » (« Ἐντεῦθεν δείκνυσιν », « Ἐνταῦθα δείκνυσιν », 
« Νῦν δείκνυσιν »), lesquels confirmeraient que la première mise en page soit celle du 
Parisinus, dans un seul cas Pachymère passe d’un commentaire au lemme suivant avec un 
mot de liaison à la fin du commentaire et non plus au début (« …Par conséquent, Parmé-

6   Pour une biographie concise de Pachymère et des informations sur sa formation et son œuvre 
philosophiques, je renvoie aux auteurs suivants : Failler (1984: xx–xxii) ; Constantinides (1982: 61–64) ; 
Lampakis (2004: 24–30) ; Golitsis (2008) ; Golitis (2018). 

7   Pour plus d’informations sur l’œuvre de copie des manuscrits philosophiques entrepris par Pachymère 
avec l’aide de son cercle étroit des élèves, voir Golitsis (2010). 

8   Au passage 141e7–10 du Parménide.



194 GEORGIOS SAVOIDAKIS   / Université Aristote de Thessalonique /

nide continue… » [« Τοιγαροῦν ἐπιφέρει… »9]) ; on doit ainsi présupposer une mise en 
page dans laquelle lemmes et commentaires alternent10.

Or, une telle « continuation » ne saurait être prise en compte que du point de vue 
codicologique. Bien sûr, Pachymère ne pourrait continuer l’interprétation de Proclus 
elle-même, puisque les idéologies théologiques et philosophiques de chacun des deux 
philosophes sont diamétralement opposées l’une à l’autre : en fait, Proclus suit une inter-
prétation théologique et métaphysique des hypothèses de Parménide, dans le cadre du 
polythéisme de la théologie antique11; plus précisément, dans la deuxième hypothèse, 
tous les diacosmes des dieux, de la supérieure à l’inférieure, sont révélées à travers les 
couples des prédicats affirmés de l’Un. Évidemment, Pachymère ne suivrait pas cette 
tradition ‘païenne’ ; or, il se borne à donner une interprétation entièrement logique de 
chaque argument de Platon, qu’il entrecoupe de doctrines aristotéliciennes, puisées dans 
la philosophie physique et métaphysique ainsi que dans les traités logiques du Stagirite, et 
selon lesquelles il tente souvent d’en corriger les erreurs sophistiques12. L’identité inter-
prétative de l’exégèse de Pachymère s’articule donc en deux directions : d’un côté, une 
analyse scrupuleuse de la structure logique des raisonnements platoniciens, qui s’attache 
entièrement à la lettre du texte et rarement en dérive, et, de l’autre, un renforcement 
de l’exercice dialectique du dialogue par les nombreuses références à d’autres doctrines 
logiques, ontologiques, physiques et métaphysiques, axé sur la philosophie d’Aristote13.

9   G. Pachymeres, Commentary on Plato’s Parmenides, 48.29.
10   Pour cette reconstruction de la méthode de copie de Pachymère, voir Westerink (1989: XVIII); Luna, 

Segonds (2007: CLXI–CLXV). 
11   Selon les philosophes Néoplatoniciens, le but du Parménide est relatif aux réalités (πραγματειώδης). 

Ce terme provient du passage 137b2 du Parménide : le philosophe, après avoir été invité par ses interlocuteurs 
d’assumer la tâche dialectique de traiter l’Un à travers les hypothèses, compare cette tâche à un jeu épuisant 
(πραγματειώδη παιδιὰν παίζειν). Les exégètes Néoplatoniciens changent considérablement le sens du terme 
πραγματειώδης en l’attachant au terme πρᾶγμα, sa racine étymologique ; c’est ainsi qu’ils l’interprètent comme 
« jouer un jeu relatif aux réalités », car ils insistent constamment à souligner la relation étroite du dialogue de 
Platon avec les principes, la réalité métaphysique elle-même. Cf. Procl. in Prm. V 1036.4–12 : « θεῖον γὰρ οὖν 
δὴ καὶ τοῦτο [scil. τὸ πραγματειώδη παιδιὰν παίζειν], τὰς ἐμφανεῖς καὶ πολυμερίστους ἐνεργείας παιδιὰς καλεῖν· 
παίγνιον γὰρ θεῶν καὶ ἀνθρώπων καὶ τῶν ἄλλων ἑκάστων ὁπόσα κατὰ τὰς ἔξω προϊούσας αὐτῶν ἐνεργείας 
ὑφέστηκε· παιδιὰ μὲν οὖν διὰ ταῦτα πᾶς ὁ ἑξῆς λόγος πρὸς τὴν ἤρεμον αὐτοῦ καὶ ἡνωμένην τοῦ ὄντος νόησιν, 
πραγματειώδης δὲ ὅμως, ὅτι τῆς τῶν ὄντων ἅπτεται θεωρίας καὶ ἀνελίττει τὸ ἁπλοῦν τῆς ἔνδον νοήσεως, καὶ 
οὐδὲν ἄλλο ἐστὶν ἢ νοήσεων οἷον ἐξάπλωσις καὶ τῆς ἀμεροῦς γνώσεως σπαραγμός. » Cf. aussi Procl. in Prm. V 
1018.18–22 ; VI 1051.29–1052.11, 1058.21–22 ; Procl. Theol.Plat. I 40.20–23, 56.3–10, ΙΙΙ 83.3–13.

12   Pour les interventions correctives de Pachymère dans les syllogismes platoniciens basées sur le modèle 
aristotélicien des Réfutations sophistiques, ainsi que pour la réception de la dialectique platonicienne par le philo-
sophe Byzantin envers la dialectique d’Aristote, voir Savoidakis (2024: 383–427).

13   Pour une analyse détaillée sur ces nombreuses allusions de l’exégète à des doctrines aristotéliciennes dans 
son Commentaire au Parménide voir Savoidakis (2024: 387–415). En parallèle, Pachymère fait aussi allusion à des 
notions théologiques du pseudo-Denys l’Aréopagite, comme « Un en soi » (αὐτοέν), « Etre en soi » (αὐτοόν) 
et « Substance au-dessus de la substance » (οὐσία ὑπερούσιος), qui sont attribuées à l’Un dans le premier argu-
ment de la deuxième hypothèse (Prm. 142b5–c7) : Pachymère y semble réfuter l’argument de Platon, selon 
lequel l’Un participe à la substance (οὐσίας μετέχει), puisqu’il affirme que l’Un ne participe pas à la substance, 
mais il est substance, dans laquelle tout l’être, y compris l’être (τὸ εἶναι) et « l’est » (τὸ ἔστι), est conçu, ce qui 
la rend supra-substantielle ainsi qu’ « être en soi » (cf. Pachym. Comm. on Parm. 1.19–23, 3.24–29) ; de même, le 
prédicat « un en soi » se réfère à l’un-qui-est-un (ἓν ἕν) différent de l’un-qui-est (ἓν εἶναι), à savoir sa substance 
(ἡ οὐσία τοῦ ἑνός), qui découle de l’argument spécifique de Parménide (Pl. Prm. 142b5 sqq.). Le couplage de 
la substance et du supra-substantiel attribués à l’Un, reflète l’application simultanée des négations de la première 



195Le système logique des hypothèses du Parménide de Platon dans le Commentaire de Georges Pachymère

ii) Les principes interprétatifs du Commentaire de Proclus et la mise en forme 
des hypothèses du Parménide en termes de logique et de métaphysique

Avant de poursuivre, il convient de tenter de faire la distinction entre les deux 
Commentaires concernant le nombre des hypothèses de Parménide, puisque Platon 
lui-même, à vrai dire, n’énumère pas de façon explicite les hypothèses qu’il suggère, 
hormis une distinction de base des hypothèses faite au début de chacune d’elles, aussi 
bien que la référence à la troisième question du « jeu dialectique »14 (ce qui suggérerait 
peut-être une troisième hypothèse). 

D’un côté, Proclus en énumère neuf15 : 

- Si l’Un est : on examine cinq hypothèses à propos de la réalité-existence diverse de 
l’Un (καθ’ ὕπαρξιν), dont on peut déduire les principes de la réalité tout entière :

1.	 Prm. 137c4–142a8 : conclusions négatives pour l’Un par rapport à lui-même et aux 
Autres (l’Un au-dessus des intelligibles).

2.	 Prm. 142b1–155e3 : conclusions affirmatives pour l’Un par rapport à lui-même et 
aux Autres (les diacosmes des dieux, attachés à l’Être [τὸ τῷ ὄντι συνόν]).

3.	 Prm. 155e3–157b5 : conclusions affirmatives et négatives pour l’Un par rapport 
à lui-même et aux Autres (les âmes, hormis les divines, en tant qu’inférieures à 
l’Être-Intellect [τὸ ἓν τὸ καταδεέστερον τοῦ ὄντος]).

4.	 Prm. 157b5–159b1 : conclusions affirmatives pour les Autres par rapport à 
eux-mêmes et à l’Un (les formes dans la matière [τὰ ἔνυλα εἴδη]).

5.	 Prm. 159b1–160b4 : conclusions négatives pour les Autres par rapport à eux-
mêmes et à l’Un (la matière). 

– Si l’Un n’est pas : on examine quatre hypothèses affirmant les paradoxes à propos 
de l’inexistence de l’Un (μὴ ὄν) :

hypothèse et des affirmations de la deuxième au même sujet, à savoir Dieu lui-même, principe unique de l’uni-
vers, ce qui marque une différenciation essentielle de l’interprétation de Pachymère par rapport au modèle 
théologique des Νéoplatoniciens, comme celui de Proclus (sujet de la première hypothèse : l’Un ; sujets de 
la deuxième hypothèse : la multitude des hénades, intelligibles, intelligents, hypercosmes, encosmes etc., qui 
sont au-dessous de la première Hénade et chacune constitue le principe d’une classe de dieux [voir Procl. Theol.
Plat. Ι 9, I 11,53.3–6, 55.23–56.10]). Pour les notions « Un en soi » (αὐτοέν), « Etre en soi » (αὐτοόν) et « Subs-
tance au-dessus de la substance » (οὐσία ὑπερούσιος), cf. Dion. Ar., d.n. 109.13–14, 180.10, 184.10, 221.13–223.3 ; 
Pachym. Paraphrasis, PG 3, 832A–B, 841B, 965D, 968A–C – dont les deux premières sont puisées dans l’œuvre 
de Proclus (cf. Procl. Theol.Plat. ΙΙ 42.24–43.1, 66.7–12 ; in Prm. VI 1096.19–23, 1109.12–14) et la troisième dans 
Damascius (Pr. I 228.8–14) ; toutefois, ces références théologiques de Pachymère sont repérées seulement dans 
deux de ses scholies à tout son Commentaire au Parménide.

14   Voir Pl. Prm. 155e3 : Ἔτι δὴ τὸ τρίτον λέγωμεν… (« De plus, passons à la troisième question… »).
15   Le reste des philosophes Néoplatoniciens (y compris Damascius) préservent le même nombre d’hypo-

thèses dans leurs systèmes interprétatifs, excepté Amelius (8 hypothèses) et Théodore d’Asiné (10 hypothèses) ; 
cf. Procl. in Prm. VI 1052.32–1053.27, 1057.5–1058.16.



196 GEORGIOS SAVOIDAKIS   / Université Aristote de Thessalonique /

6.	 Prm. 160b4–163b6 : conclusions affirmatives pour l’Un par rapport à lui-même 
et aux Autres (l’Un en tant que relativement non-être). Conséquences absurdes : 
élimination des intelligibles.

7.	 Prm. 163b6–164b4 : conclusions négatives pour l’Un par rapport à lui-même et aux 
Autres (l’Un en tant qu’absolument non-être). Conséquences absurdes : élimination 
des âmes.

8.	 Prm. 164b4–165e1 : conclusions affirmatives pour les Autres par rapport à eux-
mêmes et à l’Un (les Autres en tant que relativement non-êtres). Conséquences 
absurdes : élimination des sensibles.

9.	 Prm. 165e1–166c5 : conclusions négatives pour les Autres par rapport à eux-mêmes 
et à l’Un (les Autres en tant qu’absolument non-êtres). Conséquences absurdes : 
élimination des ombres des sensibles16.

Néanmoins, Proclus ne se limite pas à la formation d’un système métaphysique, mais 
s’étend également à l’esquisse de tout le réseau des arguments dialectiques qui articulent 
et font se composer chacune des neuf -selon lui- hypothèses. Il divise et classe ainsi les 
hypothèses en 24 « modes dialectiques » (διαλεκτικοὶ τρόποι), c’est-à-dire en 24 argu-
ments, sous la forme suivante : L’hypothèse « si l’Un est », ainsi que l’hypothèse négative 
« si l’Un n’est pas », a trois formes : (1) conclusions affirmatives, (2) conclusions négatives, 
(3) conclusions affirmatives et négatives. On obtient ainsi six hypothèses. Mais chacune 
de ces six hypothèses doit être quadruplée, suivant que l’on considère les conclusions 
(1) pour l’Un par rapport à lui-même, (2) pour l’Un par rapport aux Autres, (3) pour 
les Autres par rapport à eux-mêmes, (4) pour les Autres par rapport à l’Un. On obtient 
ainsi les 24 arguments énumérés par Proclus (deux formes d’hypothèse x trois formes 
de conclusion x quatre relations)17. En effet, le Diadoque analyse exhaustivement ces 24 
arguments en les séparant en quatre groupes de six (hexades), dont les deux premières 
s’appliquent aux hypothèses 1–5 et les deux dernières aux hypothèses 6–918 :

 1re hexade (appliquée aux hypothèses 1–3) : 

16   Pour le système complet des neuf hypothèses de Proclus voir Procl. in Prm., V 1034.29–1035.18 ; VI 
1039.15–1040.17, 1054.22–30, 1058.19–1060.29, 1063.15–1064.11 ; Theol.Plat. Ι 41.7–23. 

17   Cf. Procl. in Prm. I 622.24–623.15 ; V 1002.4–1003.2.
18   Cf. Procl. in Prm. V 1000.27–1003.2. Selon Proclus, l’examen de tous les arguments des hypothèses 

débouche sur la réalisation du but de la méthode de Platon, de faire se révéler la nature de l’Un et les propriétés 
qu’il fournit, en tant que cause de toute la réalité, à lui-même et aux autres choses (V 1006.20–22 : « καὶ τοῦτο 
γίγνεται τῆς ὅλης μεθόδου τέλος, ἀνευρεῖν τὴν ἰδιότητα τοῦ πράγματος, καὶ ὅσων ἐστὶ καὶ ἑαυτῷ καὶ τοῖς ἄλλοις 
παρεκτικόν »). Il explique ce modèle dialectique en l’appuyant sur des exemples, comme l’âme (si l’âme est et 
si elle n’est pas, que s’ensuit-il pour elle et pour les corps… etc.), les termes ‘plusieurs’, ‘semblable-dissemblable’, 

‘mouvement en soi-repos en soi’, ‘génération-destruction’ (ces termes sont examinés dans le contexte du passage 
136a3–c5), aussi bien que l’immortalité de l’âme (si l’âme est immortelle/n’est pas immortelle) et la providence 
(si elle est/n’est pas), en examinant ainsi toutes les conclusions qui s’ensuivent pour eux, dont on suppose l’exis-
tence ou la non-existence ; assurément, selon Proclus, les conclusions logiques qui s’ensuivent chaque fois font 



197Le système logique des hypothèses du Parménide de Platon dans le Commentaire de Georges Pachymère

1.	Si l’Un est, que s’ensuit-il pour l’Un par rapport à lui-même ?
2.	Si l’Un est, que ne s’ensuit-il pas pour l’Un par rapport à lui-même ?
3.	Si l’Un est, que s’ensuit-il et ne s’ensuit-il pas pour l’Un par rapport à lui-même ?
4.	Si l’Un est, que s’ensuit-il pour l’Un par rapport aux Autres ?
5.	Si l’Un est, que ne s’ensuit-il pas pour l’Un par rapport aux Autres ?
6.	Si l’Un est, que s’ensuit-il et ne s’ensuit-il pas pour l’Un par rapport aux Autres ?

 2e hexade (appliquée aux hypothèses 4–5) :	
7.	Si l’Un est, que s’ensuit-il pour les Autres par rapport à eux-mêmes ?
8.	Si l’Un est, que ne s’ensuit-il pas pour les Autres par rapport à eux-mêmes ?
9.	Si l’Un est, que s’ensuit-il et ne s’ensuit-il pas pour les Autres par rapport à eux-mêmes ?
10.	 Si l’Un est, que s’ensuit-il pour les Autres par rapport à l’Un ?
11.	 Si l’Un est, que ne s’ensuit-il pas pour les Autres par rapport à l’Un ?
12.	 Si l’Un est, que s’ensuit-il et ne s’ensuit-il pas pour les Autres par rapport à l’Un ?

 3e hexade (appliquée aux hypothèses 6–7) :
13.	 Si l’Un n’est pas, que s’ensuit-il pour l’Un par rapport à lui-même ?
14.	 Si l’Un n’est pas, que ne s’ensuit-il pas pour l’Un par rapport à lui-même ?
15.	 Si l’Un n’est pas, que s’ensuit-il et ne s’ensuit-il pas pour l’Un par rapport à lui-même ?
16.	 Si l’Un n’est pas, que s’ensuit-il pour l’Un par rapport aux Autres ?
17.	 Si l’Un n’est pas, que ne s’ensuit-il pas pour l’Un par rapport aux Autres ?
18.	 Si l’Un n’est pas, que s’ensuit-il et ne s’ensuit-il pas pour l’Un par rapport aux Autres ?

 4e hexade (appliquée aux hypothèses 8–9) : 
19.	 Si l’Un n’est pas, que s’ensuit-il pour les Autres par rapport à eux-mêmes ?
20.	 Si l’Un n’est pas, que ne s’ensuit-il pas pour les Autres par rapport à eux-mêmes ?
21.	 Si l’Un n’est pas, que s’ensuit et ne s’ensuit-il pas pour les Autres par rapport à eux-

mêmes ? 
22.	 Si l’Un n’est pas, que s’ensuit-il pour les Autres par rapport à l’Un ?
23.	 Si l’Un n’est pas, que ne s’ensuit-il pas pour les Autres par rapport à l’Un ? 
24.	 Si l’Un n’est pas, que s’ensuit et ne s’ensuit-il pas pour les Autres par rapport à l’Un ?

Or, il faut mettre l’accent sur le fait que Proclus fait la distinction entre les 24 argu-
ments, avec lesquels Parménide ‘exerce’ logiquement les hypothèses « si l’Un est » et 
« si l’Un n’est pas »,19 et les 9 hypothèses, qui divulguent les classes diverses de la réalité. 

se révéler en fin de compte la nécessité ontologique de l’existence du sujet en question ainsi que ses propriétés 
fondamentales (V 1004.10–1017.29).

19   Proclus appelle cette division ‘τὸ λογικόν’, puisqu’elle ne se fait qu’au cadre de l’exercice logique (λογικὴ 
γυμνασία) de Parménide (cf. Procl. in Prm. V 1000.27).



198 GEORGIOS SAVOIDAKIS   / Université Aristote de Thessalonique /

En effet, il critique tous les exégètes (inconnus aujourd’hui) qui tentent de confondre les 
deux termes, arguments et hypothèses, en acceptant ainsi 24 hypothèses : 

C’est ainsi, selon les douze modes, qu’il exerce chacune des deux hypothèses. En tenant 
compte de ces modes, certains ont pensé que les hypothèses étaient vingt-quatre ; mais nous 
les contesterons, lorsque nous aborderons les hypothèses, et nous séparerons les modes dialec-
tiques de ce que l’on appelle des ‘hypothèses’20:

 iii) Points clés de l’interprétation pachymérienne des hypothèses du 
Parménide 

À première vue, Pachymère paraît déployer une telle exégèse ‘confuse’, car il accepte 
la division en 24 « arguments-hypothèses », tandis qu’il se tait par rapport au nombre 
des 9 hypothèses, étant donné, effectivement, qu’il est censé continuer le Commentaire 
partiellement conservé de Proclus. En effet, Pachymère ne parle nulle part dans son 
Commentaire de nombre précis d’hypothèses. Sans aucun doute, il n’y fait pas référence, 
car il s’intéresse plutôt à une analyse de la structure et de la méthode logique de chaque 
argument, qu’à une interprétation métaphysique (une réalité assignée à chacune des cinq 
premières hypothèses), comme l’a tentée Proclus. C’est exactement pour cette raison 
qu’il lui emprunte sa méthode interprétative de diviser et de classer les hypothèses en 
24 arguments.

En effet, ayant distingué par trois chacune des hypothèses « si l’Un est » et « si l’Un 
n’est pas », selon les trois formes de conclusions affirmatives, négatives, affirmatives et 
négatives (toutes appuyées sur l’Un et sur les Autres), il accepte au total 24 arguments-hy-
pothèses, dont les 12 premières forment la structure de la première forme d’hypothèse 
« si l’Un est » et les 12 dernières forment la structure de la deuxième forme d’hypothèse 
« si l’Un n’est pas ». À titre indicatif, lorsqu’il arrive à la troisième hypothèse « si l’Un est, 
que s’ensuit-il et que ne s’ensuit-il pas pour l’Un et pour les Autres ? », il fait la distinction 
entre celle-ci et les deux hypothèses précédentes, quant à leur structure, établissant 
ainsi le principe interprétatif de base sur lequel repose toute son exégèse logique de 
la deuxième partie du Parménide : 

Il a dit à juste titre passons à la troisième question ; car nous raisonnons en trois parties 
« si cette chose-ci est », et en trois parties aussi « si elle n’est pas » ; ce que nous examinons en 
quatre modes. 1) « Que s’ensuit-il ? », en quatre modes : pour ceci par rapport à lui-même ou 

20   Voir Procl. in Prm. Ι 624.14–18 : « (…) οὕτως ἐκεῖνος κατὰ τοὺς δώδεκα τρόπους ἑκατέραν γυμνάζει τῶν 
ὑποθέσεων· πρὸς οὓς καὶ ἀπιδόντες τινὲς τέτταρας καὶ εἴκοσι περιγίγνεσθαι τὰς ὅλας ὑποθέσεις ᾠήθησαν· ἀλλὰ 
πρὸς μὲν τούτους, ὅταν περὶ τῶν ὑποθέσεων λέγωμεν, διαγωνιούμεθα καὶ διακρινοῦμεν τούς τε τρόπους τοὺς 
διαλεκτικοὺς καὶ τὰς καλουμένας ὑποθέσεις. »



199Le système logique des hypothèses du Parménide de Platon dans le Commentaire de Georges Pachymère

pour ceci par rapport aux contraires, et aussi pour ses contraires par rapport à eux-mêmes et 
par rapport au sujet en question. 2) « Que ne s’ensuit-il pas ? », aussi en quatre modes : pour 
les choses par rapport à elles-mêmes et par rapport aux autres, et pour les autres par rapport 
à eux-mêmes et par rapport au sujet en question. 3) « Que s’ensuit-il et ne s’ensuit-il pas ? », 
aussi en quatre modes. Après avoir donc examiné ce qui ne s’ensuit pas pour l’Un par rapport 
à lui-même et aux Plusieurs [scil. les Autres] et pour les Plusieurs par rapport à eux-mêmes 
et à l’Un, et ce qui s’ensuit aussi en quatre modes, Parménide arrive désormais à examiner la 
troisième question, « que s’ensuit-il et ne s’ensuit-il pas ? »21.

De cette manière, au point de transition de la forme d’hypothèse « si l’Un est » à 
la forme « si l’Un n’est pas », Pachymère fait la distinction entre les 12 arguments-hypo-
thèses de la première et les 12 arguments-hypothèses suivants : 

Donc, si l’Un est, on complète les 12 arguments. (…) Parménide a complété les 12 hypo-
thèses précédentes « si l’Un est, que s’ensuit-il et que ne s’ensuit-il pas et que s’ensuit-il et 
ne s’ensuit-il pas ». Et chacune de ces trois formes de conclusion quadruplée : que s’ensuit-il 
pour l’Un par rapport à lui-même et par rapport aux Autres et pour les Autres par rapport à 
eux-mêmes et à l’Un ; et que ne s’ensuit-il pas, de même, en quatre modes, et que s’ensuit-il 
et ne s’ensuit-il pas, de même, en quatre modes. Donc, il passe maintenant à la forme d’hypo-
thèse « si l’Un n’est pas », dont il établira les 12 dernières hypothèses.22 

À ce point-là, avant de passer à l’analyse de la totalité des hypothèses articulée par 
Pachymère comme modèle d’interprétation de la deuxième partie du Parménide, nous 
considérons qu’il est important d’éclairer les divers sens du terme ‘hypothèse’ que 
Pachymère vraisemblablement utilise dans son Commentaire. En réalité, Pachymère 
utilise ce terme dans un sens différent de celui dans lequel il est utilisé par les commen-
tateurs antérieurs. En effet, selon ces derniers, ‘hypothèse’ désigne chaque ensemble 
d’arguments relevant de la même forme de prédication et se rapportant au même sujet 
(Un ou Autres), tandis que pour Pachymère, ‘hypothèse’ peut assumer trois signifiés :

21   Pachym., Comm. on Parm. 36.19–29 : « Καλῶς εἶπε, τὸ τρίτον λέγωμεν· εἰ γὰρ ἔστι τόδε τι, τρισσῶς 
ἐπιχειροῦμεν, ὁμοίως καὶ εἰ οὐκ ἔστι, τριχῶς ἐπιχειροῦμεν· ταῦτα δὲ τετραχῶς. Τίνα ἕπονται, καὶ ταῦτα τετραχῶς· 
ἢ γὰρ αὐτὸ πρὸς ἑαυτὸ ἢ αὐτὸ πρὸς τὰ ἀντικείμενα, καὶ αὖθις τὰ ἀντικείμενα πρὸς αὑτὰ καὶ τὰ ἀντικείμενα 
πρὸς τὸ προκείμενον. Τίνα οὐχ ἕπεται, καὶ αὐτὰ τετραχῶς· τίνα τε πρὸς ἑαυτὰ καὶ τίνα πρὸς τὰ ἄλλα, καὶ αὐτὰ 
πρὸς ἑαυτά, καὶ αὐτὰ πρὸς τὸ προκείμενον. Καὶ τίνα ἕπεταί τε καὶ οὐχ ἕπεται, καὶ αὐτὰ τετραχῶς. Εἰπὼν γοῦν 
πρώτως τίνα οὐχ ἕπεται καὶ αὐτῷ πρὸς ἑαυτὸ καὶ αὐτῷ πρὸς τὰ πολλὰ καὶ τοῖς πολλοῖς πρὸς τὸ ἕν, καὶ τοῖς 
πολλοῖς πρὸς ἑαυτά, καὶ αὖθις τίνα ἕπεται, καὶ αὐτὰ τετραχῶς, ἤδη ἥκει καὶ περὶ τοῦ τρίτου λέγει, τίνα ἕπεταί 
τε καὶ οὐχ ἕπεται. ». 

22   Pachym., Comm. on Parm. 47.33, 48.12–17 : « οὕτω εἴπερ ἔστι τὸ ἕν, αἱ ιβ’ ἐπιχειρήσεις πληροῦνται. […] 
Πεπλήρωκε τὰς προτέρας ιβʹ ὑποθέσεις τοῦ εἰ ἓν ἔστι, τί ἕπεται καὶ τί οὐχ ἕπεται, καὶ τίνα ἕπεταί τε καὶ οὐχ ἕπεται· 
καὶ ταῦτα τετραχῶς, τίνα ἕπεται πρός τε αὑτὸ καὶ πρὸς τὰ ἄλλα, καὶ τοῖς ἄλλοις πρός τε ἄλληλα καὶ πρὸς τὸ ἕν· 
καὶ τίνα οὐχ ἕπεται, ὁμοίως τετραχῶς· καὶ τίνα ἕπεταί τε καὶ οὐχ ἕπεται, ὁμοίως τετραχῶς. Λοιπὸν εἰσβάλλει καὶ 
περὶ τοῦ εἰ ἓν οὐκ ἔστιν, ἐξ ὧν τὰς ἑτέρας ιβʹ ὑποθέσεις συστήσει. »



200 GEORGIOS SAVOIDAKIS   / Université Aristote de Thessalonique /

a) la phrase de priorité logique comme principe directeur dans un syllogisme hypo-
thétique, et antécédente des conclusions nécessaires,23 c’est-à-dire, dans notre modèle, 
chacune de deux formes d’hypothèses de base : « si l’Un est » et « si l’Un n’est pas ». 
Pachymère utilise ce sens du terme deux fois : 

Donc, si l’un est selon l’hypothèse…24. 

 …car lorsque l’on dit que l’Un est (il s’agit, en fait, de l’hypothèse si l’un est), il participe à 
l’être…25.

b) chacune des trois hypothèses qui émanent de la forme « si l’Un est » et des autres 
trois qui émanent de la forme « si l’Un n’est pas » par le biais de la forme différente des 
conséquences déduites chaque fois (affirmatives, négatives, affirmatives-négatives). En 
effet, lorsqu’il arrive à la dernière hypothèse « si l’Un n’est pas, que s’ensuit-il et ne s’en-
suit-il pas pour les Autres ? », il parle désormais de la troisième hypothèse de la forme 

« si l’Un n’est pas » en comparaison avec la troisième hypothèse de la forme « si l’Un 
est » :

Quant à la troisième hypothèse « si l’Un n’est pas, que s’ensuit-il et ne s’ensuit-il pas ? » 
(comme à la troisième hypothèse « si l’Un est, que s’ensuit-il et ne s’ensuit-il pas ? »), il exam-
ine premièrement, d’une manière séparée, les conclusions affirmatives [scil. ce qui s’ensuit] et, 
ensuite, les conclusions négatives [scil. ce qui ne s’ensuit pas]26.

c) toutes les 24 ad hoc hypothèses-arguments qui naissent de la combinaison de (1) 
la bipartition « être / ne pas être », (2) la tripartition des conséquences (affirmatives, 
négatives, affirmatives et négatives), et (3) la quadripartition des rapports. Je voudrais 
attirer l’attention sur quelques exemples tirés par le Commentaire :

i.	 « Par conséquent, il s’ensuit que l’Un est un et plusieurs, qu’il n’est ni un ni plusieurs ; et 
puisque l’Un participe au temps, comme Parménide a montré dans les deuxièmes hypothèses 

23   Les Stoïciens appelaient cette partie du syllogisme hypothétique « τὸ ἡγούμενον ». 
24   Pachym., Comm. on Parm. 14.33 : « Εἰ ἄρα πάντῃ τὸ μὲν ἕν ἐστι κατὰ τὴν ὑπόθεσιν… ».
25   Pachym., Comm. on Parm. 2.18–19 : « …ὅτι ἐπεὶ λέγομεν ἓν ἔστι (τοῦτο γὰρ καὶ ἡ ὑπόθεσις, εἰ ἓν ἔστιν), 

οὐσίας μετέχει… ».
26   Pachym., Comm. on Parm. 61.30–62.2 : « Ἐπὶ τῆς τρίτης ὑποθέσεως τῆς ἓν εἰ μὴ ἔστι, τί ἕπεταί τε καὶ 

οὐχ ἕπεται (καθὼς καὶ ἐπὶ τῆς τρίτης ὑποθέσεως ἓν εἰ ἔστι, τί ἕπεταί τε καὶ οὐχ ἕπεται), διακεχωρισμένως λέγει 
πρῶτον μὲν τίνα τὰ ἑπόμενα, καὶ ἔπειτα τίνα τὰ μὴ ἑπόμενα ».



201Le système logique des hypothèses du Parménide de Platon dans le Commentaire de Georges Pachymère

[sc. de la forme d’hypothèse « si l’Un est »], il s’ensuit, d’une part, que l’Un participe à la subs-
tance selon le terme ‘est’ (en fait, le verbe ‘est’ désigne le fait que quelque chose existe ainsi que 
la substance), mais, puisque l’Un n’est pas, selon les premières hypothèses, et qu’il s’ensuit que 
l’Un est et n’est pas selon les hypothèses présentes (en effet, il est clair que le terme ‘est’ s’ensuit 
et ne s’ensuit pas), il s’ensuit, d’autre part, que parfois l’Un ne participe pas à la substance. »27. 
ii.	 « Et en partant du fait que l’Un devient semblable (comme il a construit dans les hypo-
thèses précédentes, quoique de manière vague, et il ne dit pas ici par rapport à lui-même ou aux 
Autres, comme il disait là-bas28…) il montre que l’Un est assimilé. … En devenant donc plus grand 
ou plus petit ou égal selon les hypothèses précédentes29 il est augmenté et diminué et rendu égal »30.
iii.	 « Donc, même si la participation aux propriétés contraires31 est probablement impossible, 
pourquoi la participation à une seule forme, qu’il s’agisse à la similarité ou à la dissemblance, 
est-elle impossible ? On répond : c’est ainsi selon les hypothèses-arguments précédents32. En 
effet, si les Autres-que-l’Un participeront à la similarité ou à la dissemblance, la similarité ou 
la dissemblance sera quelque chose différente hormis l’Un et les ‘Autres-que-l’Un’, à laquelle 
participeront les Autres-que-l’Un, ce que l’on ne peut pas supporter, car nous avons tout inclus, 
dit-il, lorsque l’on dit ‘l’Un et les Autres’, comme il a dit auparavant »33.
iv.	 « Et cette partie du dialogue concerne une seule et unique hypothèse, ‘si l’Un n’est pas, que 
s’ensuit-il pour les Autres par rapport à eux-mêmes et par rapport à l’Un-qui-n’est-pas ?’ »34.

27   Pachym., Comm. on Parm. 36.29–37.5 (sur le passage Pl. Prm. 155e4–156a4): Ἕπεται τοίνυν τῷ ἑνὶ ἕν 
τε καὶ πολλὰ εἶναι, καὶ μήτε ἓν μήτε πολλά, καὶ μετέχον χρόνου, καθὼς ἐπὶ τῶν δευτέρων ὑποθέσεων ἔλεγε, 
κατὰ μὲν τὸ ἔστι τὸ οὐσίας μετέχειν (τὸ γὰρ ἔστιν εἶναί τι καὶ οὐσίαν δηλοῖ), ὅτι δ’ οὐκ ἔστι κατὰ τὰς προτέρας 
ὑποθέσεις, καὶ ὅτι ἕπεται αὐτῷ καὶ τὸ ἔστι καὶ τὸ οὐκ ἔστι κατὰ τὰς παρούσας ὑποθέσεις τὰς ὅτι ἕπεταί τι καὶ οὐχ 
ἕπεται (ἕπεται γὰρ δῆλον τὸ ἔστι καὶ οὐχ ἕπεται τὸ ἔστι) μὴ μετέχειν ποτὲ οὐσίας.

28   Cf. Pl. Prm. 139e7–140b5, où l’on déduit que l’Un n’est ni semblable ni dissemblable à lui-même et aux 
Autres ; cf. aussi 147c1–148d4, où l’on déduit que l’Un est semblable et dissemblable à lui-même et aux Autres. 
La remarque « quoique de manière vague » de Pachymère fait allusion à la phrase devient semblable, en ce sens 
que, dans les deux arguments susmentionnés, on déduisait les conclusions « l’Un n’est pas semblable et dissem-
blable » et « l’Un est semblable et dissemblable » respectivement, et non pas son devenir/non-devenir, comme 
on en parle dans l’argument présent.

29   Cf. Pachym., Comm. on Parm. 21.1–26.8. 
30   Pachym., Comm. on Parm. 37.30–38.2, 38.5–7 (sur le passage Pl. Prm. 156a4–b8) : « Καὶ ἐκ τοῦ γίγνεσθαι 

ὅμοιον (ὡς ἔλεγε κατὰ τὰς προτέρας ὑποθέσεις, πλὴν ἀορίστως, καὶ οὐ λέγει ἑαυτῷ ἢ τοῖς ἄλλοις, ὡς ἐκεῖ ἔλεγε…) 
ὁμοιοῦσθαι · (…) ἐν τῷ γίγνεσθαι γοῦν ἢ μεῖζον ἢ ἔλαττον ἢ ἴσον κατὰ τὰς προτέρας ὑποθέσεις αὐξάνεσθαί τε καὶ 
φθίνειν καὶ ἰσοῦσθαι ».

31   Il fait référence aux prédicats ‘semblable’ et ‘dissemblable’.
32   Cf. Pl. Prm. 159b3–c2 et Pachym. Comm. on Parm. 45.34–46.5. 
33   Pachym. Comm. on Parm. 47.9–15 (sur le passage Pl. Prm. 159e1–160a3) : « Τὸ γοῦν μετέχειν τῶν 

ἐναντίων ἴσως ἀδύνατον, τὸ δὲ μετέχειν ἑνὸς εἴδους, εἴτε ὁμοιότητος εἴτε ἀνομοιότητος, πῶς ἀδύνατον; Ἢ 
κατὰ τὰς προτέρας ὑποθέσεις· εἰ γὰρ ὁμοιότητος μεθέξει τὰ ἄλλα τοῦ ἑνὸς ἢ ἀνομοιότητος, ἔσται ἡ ὁμοιότης ἢ ἡ 
ἀνομοιότης τι καὶ παρὰ τὸ ἓν καὶ παρὰ τὰ ἄλλα τοῦ ἑνός, ἧς μεθέξει τὰ ἄλλα τοῦ ἑνός· ὅπερ οὐχ ὑπόκειται· πάντα 
γὰρ εἴρηται, φησίν, ὅταν ῥηθῇ τὸ ἓν καὶ τἆλλα, ὡς πρότερον ἔλεγεν ».

34   Pachym. Comm. on Parm. 58.8–9 (sur le passage Pl. Prm. 164b5–e3) : « Καὶ τοῦτο περὶ τῆς αὐτῆς καὶ 
μιᾶς ὑποθέσεως, ἓν εἰ μὴ ἔστι, τί ἕπεται τοῖς ἄλλοις καὶ πρὸς αὐτὰ καὶ πρὸς τὸ ἓν μὴ ὄν ».



202 GEORGIOS SAVOIDAKIS   / Université Aristote de Thessalonique /

iv) Convergences et divergences du schéma pachymérien par rapport à un 
système d’examen dialectique « parfait » 

Nous pouvons ainsi schématiser le système pachymérien des hypothèses de Parmé-
nide, assurément dans le deuxième sens du terme ‘hypothèse’ que Pachymère implique 
sans doute, en associant chaque hypothèse-argument particulier à l’argument correspon-
dant de l’ensemble des 24 arguments des 4 hexades de Proclus, comme suit :

– SI L’UN EST, on examine 12 conséquences-arguments :
1) Ce qui ne s’ensuit pas 
i) pour l’Un par rapport à lui-même (1re hex., 2e arg.),
ii) pour l’Un par rapport aux Autres (1re hex., 5e arg.),
iii) pour les Autres par rapport à eux-mêmes (2e hex., 8e arg.),
iv) pour les Autres par rapport à l’Un (1re hex., 11e arg.).

2) Ce qui s’ensuit 
v) pour l’Un par rapport à lui-même (1re hex., 1er arg.),
vi) pour l’Un par rapport aux Autres (1re hex., 4e arg.),
vii) pour les Autres par rapport à eux-mêmes (2e hex., 7e arg.),
viii) pour les Autres par rapport à l’Un (2e hex., 10e arg.).35

 
3) Ce qui s’ensuit et ne s’ensuit pas 
ix) pour l’Un par rapport à lui-même (1re hex., 3e arg.),
x) pour l’Un par rapport aux Autres36 (1re hex., 6e arg.),
xi) pour les Autres par rapport à eux-mêmes (2e hex., 9e arg.), 
xii) pour les Autres par rapport à l’Un ?37 (2e hex., 12e arg.).

À ce point-là, et plus précisément en ce qui concerne les deux premières hypothèses 
(« si l’Un est, que ne s’ensuit-il pas… ? », « si l’Un est, que s’ensuit-il… ? »), on serait porté 

35   Pour toute l’exégèse de la deuxième hypothèse voir Pachym. Comm. on Parm. 1.1–36.8.
36   Cf. Pachym. Comm. on Parm. 36.29 sqq. : « Il s’ensuit donc pour l’Un d’être un et plusieurs et de n’être 

ni un ni plusieurs… » (« Ἕπεται τοίνυν τῷ ἑνὶ ἕν τε καὶ πολλὰ εἶναι, καὶ μήτε ἓν μήτε πολλά… »). 
37   Toute l’exposition des conclusions déduites pour les Autres est divisée en 3 parties : 1) les conclusions 

affirmatives : cf. Pachym. Comm. on Parm. 41.19–21 sqq. (en totalité il s’agit du passage 41.19–45.13 du Commen-
taire) : « Il exerce son discours argumentatif aussi sur les Autres-que-l’Un par rapport à l’Un affirmant que 
les Autres (…) appartenaient à l’Un. » (« Γυμνάζει τὸν λόγον καὶ περὶ τῶν ἄλλων τοῦ ἑνὸς πρὸς τὸ ἕν λέγων 
ὅτι τὰ ἄλλα […] τοῦ ἑνὸς ἦν. ») ; 2) les conclusions négatives : cf. Pachym. Comm. on Parm. 45.29–34 sqq. (en 
totalité il s’agit du passage 45.29–47.15 du Commentaire) : « Il omet donc les autres prédicats pour être concis. 
Il examine aussi ceux-ci, à savoir le mouvement et le repos, l’illimité et le limité, le semblable et le dissemblable, 
l’identique et le différent, et toutes les autres conditions contraires, si elles sont valables pour les Autres ou aussi 
si elles ne le sont pas, de sorte qu’elles s’avèrent à la fois affirmatives et négatives, en quatre modes, tout comme 
auparavant. » (« Τὰ γοῦν πολλὰ διὰ συντομίαν ἐᾷ· ἐπισκοπεῖ δ’ αὖθις περὶ τούτων αὐτῶν, τοῦ τε κινεῖσθαι καὶ 
ἑστάναι, τοῦ ἀπείρου καὶ τοῦ πεπερασμένου, τοῦ ὁμοίου καὶ τοῦ ἀνομοίου, τοῦ ταὐτοῦ καὶ τοῦ ἑτέρου, καὶ τῶν 
ἄλλων ἐναντίων παθῶν, εἴπερ οὕτω μόνον ἔχει ἢ καὶ οὐχ οὕτως ἔχει ταῦτα· ὡς φανῆναι τὰ αὐτὰ ἑπόμενά τε καὶ 



203Le système logique des hypothèses du Parménide de Platon dans le Commentaire de Georges Pachymère

à reconnaitre ‘l’ingénie exégétique’ de Pachymère, qui parvient à résoudre toutes les 
confusions possibles qui pourraient être tirées par les arguments de Platon eux-mêmes. 
Effectivement, Pachymère applique toutes les quatre relations (de l’Un et des Autres) à 
chacune des deux premières hypothèses de la forme « si l’Un est », même si cette ‘initia-
tive’ de sa part constituerait une erreur interprétative de son exégèse, si l’on se focalise 
sur le texte de Platon lui-même. En effet, chaque hypothèse, d’après Parménide, déduit 
des conclusions soit exclusivement pour l’Un soit exclusivement pour les Autres, non pas 
pour tous les deux. Plus précisément, quant aux deux premières hypothèses, à leur début, 
Parménide annonce que le sujet des conclusions est l’Un, non pas aussi bien l’Un que 
les Autres38. Par conséquent, à première vue, survient la question : pourquoi Pachymère 
fait-il s’attacher toutes les quatre relations ensemble ? Évidemment, l’exégète Byzan-
tin a observé que, lorsque l’Un se met en relation avec les Autres, à la fois les Autres 
se mettent aussi en relation avec l’Un, en étant ainsi soumis aux conditions identiques ou 
contraires à celles de l’Un.39 En réalité, Pachymère parait inverser correctement la rela-
tion « Un-Autres » dans nombreux cas de la 2e hypothèse, comme aux prédicats ‘diffé-

οὐχ ἑπόμενα, καὶ ταῦτα τετραχῶς κατὰ τὸν πρότερον τρόπον. ») ; 3) les conclusions affirmatives et négatives 
; cf. Pachym. Comm. on Parm. 47.24–33 : « Il montre désormais que les Autres ne sont ni en mouvement ni en 
repos, lesquels il montrait auparavant être en mouvement et en repos, et qu’ils ne deviennent ni ne périssent, 
lesquels il montrait auparavant devenir et périr, et qu’ils ne sont ni plus grands ni plus petits ni égaux, lesquels 
il montrait bien auparavant être plus grands et plus petits et égaux. En effet, dit-il, si les Autres sont soumis à une 
telle condition, ils participeront aussi à l’un, à deux, à trois, au nombre impair et au nombre pair. En effet, s’ils 
participent à l’Un, toutes ces conclusions s’ensuivront ; mais si l’Un n’est pas, comment les Autres seront-ils en 
mouvement, comment seront-ils en repos, comment naitront-ils, comment périront-ils, comment seront-ils plus 
grands, comment plus petits, comment égaux ? Si l’on élimine l’Un selon les hypothèses précédentes, toutes ces 
conditions seront éliminées aussi ; donc si l’Un est, on complète les douze arguments. » (« Ἐντεῦθεν δεικνύει 
οὐδὲ κινούμενα οὐδὲ ἑστῶτα, ἅπερ ἐδείκνυε κινούμενα καὶ ἑστῶτα· καὶ οὐδὲ γινόμενα οὐδὲ ἀπολλύμενα, ἅπερ καὶ 
γινόμενα καὶ ἀπολλύμενα ἔλεγεν· οὐδὲ μείζω οὐδ’ ἐλάττω οὐδ’ ἴσα, ἅπερ καὶ μείζω καὶ ἐλάττω καὶ ἴσα ἐδείκνυ. Εἰ 
γάρ τι τοιοῦτόν τι, φησί, πεπονθέναι ὑπομένει τὰ ἄλλα, καὶ ἑνὸς μεθέξει καὶ δυοῖν καὶ τριῶν καὶ περιττοῦ καὶ ἀρτίου. 
Εἰ γὰρ μεθέξει τοῦ ἑνός, ἀκολουθήσει ταῦτα πάντα· εἰ γὰρ μὴ ἕν, πῶς κινηθήσεται, πῶς στήσεται, πῶς γενήσεται, 
πῶς φθαρήσεται, πῶς μεῖζον, πῶς ἔλαττον, πῶς ἴσον; Τοῦ δ’ ἑνὸς ἀναιρεθέντος κατὰ τὰς ἀνωτέρας ὑποθέσεις, 
καὶ ταῦτα ἀναιρεθήσεται· οὕτω εἴπερ ἔστι τὸ ἕν, αἱ ιβʹ ἐπιχειρήσεις πληροῦνται. »).

38   Voir Pl. Prm. 137c4–5 (1re hypothèse) : « Commençons, dit-il, si l’Un est, l’Un pourrait-il être plusieurs ? – 
Assurément non !» (« Εἶεν δή, φάναι· εἰ ἕν ἐστιν, ἄλλο τι οὐκ ἂν εἴη πολλὰ τὸ ἕν; — Πῶς γὰρ ἄν; »). La première 
phrase de la 2e hypothèse est aussi claire : « Veux-tu que nous retournions au début de l’hypothèse, s’il nous 
paraîtra nécessaire d’examiner désormais quelque chose d’autre ? – Bien sûr. – Donc, si l’Un est, dit-on, nous 
devons admettre quelles puissent être ses propriétés, n’est-ce pas ? – Oui. » (Prm. 142b1–5 : « Βούλει οὖν ἐπὶ 
τὴν ὑπόθεσιν πάλιν ἐξ ἀρχῆς ἐπανέλθωμεν, ἐάν τι ἡμῖν ἐπανιοῦσιν ἀλλοῖον φανῇ; — Πάνυ μὲν οὖν βούλομαι. 

— Οὐκοῦν ἓν εἰ ἔστιν, φαμέν, τὰ συμβαίνοντα περὶ αὐτοῦ, ποῖά ποτε τυγχάνει ὄντα, διομολογητέα ταῦτα· οὐχ 
οὕτω; — Ναί. »).

39   Il faut souligner que les Néoplatoniciens acceptent aussi ce phénomène. Selon Proclus, même si le sujet 
de chaque hypothèse est déterminé (qu’il soit l’Un ou les Autres, chacun d’eux comme un principe distinct), 
il ne rejette pas en général le cas éventuel que les Autres puissent subir les mêmes propriétés de l’Un, ou les 
propriétés contraires, puisqu’ils se mettent en relation. Plus précisément, Damascius répondant à la question 
pourquoi les Autres de l’hypothèse no 5 ne se mettent en relation qu’avec eux-mêmes, fait la distinction entre 
la relation (σχέσις) et la participation (μέθεξις), et il conclue ainsi : « ἀλλ’ αἱ σχέσεις ἄρχονται ἀπὸ ταυτότητος 
καὶ ἑτερότητος. Ἀλλ’ ἐκεῖνο εἰπεῖν ἀληθέστερον, ὃ καὶ αὐτός φησιν [scil. ὁ Πρόκλος], ὡς εἰ ταὐτὸν τὸ ἓν τοῖς 
ἄλλοις, καὶ τὰ ἄλλα τὰ αὐτὰ τῷ ἑνί, καὶ εἰ ἕτερον, ἕτερα καὶ πάντα οὕτως. Καὶ γὰρ ἤδη καὶ τὴν ἀντιστροφὴν τῶν 
ἄλλων πρὸς τὸ ἓν πολλαχοῦ καὶ αὐτὸς ὁ Παρμενίδης συνήγαγεν, ὡς ἂν οὐ μέλλων καὶ ἰδίᾳ πραγματεύεσθαι 
ταῦτα. » (Dam. in Prm. 287.13–17). En effet, cette inversion a lieu aux passages 147c3–5, 149d3–5, 151b1–
5, 152e10–153b7, 153b8–d5, 154a1–2, 154c5–155b4, 155b4–c8 de la deuxième hypothèse. D’ailleurs, à 
la première hypothèse, Proclus ne s’arrête pas à l’exégèse comment l’Un n’est pas différent des Autres (139e4–



204 GEORGIOS SAVOIDAKIS   / Université Aristote de Thessalonique /

rent’, ‘dissemblable’, ‘séparé’, ‘n’ayant ni de grandeur ni de petitesse’ (‘égal’), ‘plus petit 
et plus grand’, ‘plus jeune et plus vieux’.40 Néanmoins, à première vue, nous pourrions 
constater que la question, comment la relation « Autres-eux-mêmes » surgit aux deux 
premières hypothèses, où les Autres ne sont pas examinés en soi, reste ouverte. Mais cette 
constatation peut être assurément contredite, si l’on se rend compte que le premier but de 
Pachymère ici, face à cette ‘confusion’, est de chercher à appliquer partout le schéma des 
24 hypothèses de la méthode de Parménide, expliqué par Proclus, et de faire s’associer le 
texte de Platon avec la méthode logique du Diadoque, laquelle préside en tant que direc-
tive préliminaire dans son Commentaire. Et puisque, même dans les hypothèses nos 1 et 
2, où l’on déduit des conclusions concernant l’Un par rapport à lui-même, il est question 
du rapport entre l’Un et les Autres, Pachymère peut facilement déduire des conclusions 
concernant les Autres par rapport à eux-mêmes, en recherchant de traces dans le texte de 
Platon lui-même. Autrement dit : la clé de l’exégèse de Pachymère est le système des 24 
hypothèses-arguments qu’il essaie de retrouver par n’importe quel moyen dans le texte 
de Platon. Alors que Proclus avait expliqué pourquoi les 24 hypothèses de la méthode de 
Parménide se réduisent à neuf dans le dialogue, Pachymère essaie de retrouver dans le 
texte de Platon toutes les 24 hypothèses41. Par ailleurs, comme nous le verrons ci-dessus, 
le système d’hypothèses de Parménide n’est pas exempt lui-même de problèmes, et c’est 
ainsi que l’exégète doit ajuster à son tour son interprétation face à ces défis. Voici quelques 
exemples tirés par le Commentaire de Pachymère, où des conclusions sur la relation des 
Autres entre eux peuvent vraisemblablement surgir :

i.	 « Nous nous souvenons que Parménide, dans sa présentation des arguments tirés de 
l’hypothèse si l’Un est, examine ce qui s’ensuit aussi bien pour l’Un par rapport à lui-même, que 
pour l’Un par rapport aux Autres, et de nouveau pour les Autres par rapport à eux-mêmes et pour 
les Autres par rapport à l’Un. »42 Il s’agit d’une allusion au passage 136a4–743, laquelle fait ici office 
d’une constatation préliminaire de base pour les conclusions affirmatives « l’Un est identique 
et différent », afin que Pachymère puisse établir, de cette manière, certains autres arguments 
suivants, comme les conclusions affirmatives « les Autres sont semblables et dissemblables ». 

6), mais il examine aussi comment les Autres, à leur tour, ne sont pas différents de l’Un (voir Procl. in Prm. VII 
1190.4–1191.3).

40   Cf. Pachym. Comm. on Parm. 16.3–5 (Pl. Prm. 147c3–5), 20.30 (Pl. Prm. 149d3–5), 24.29–25.1 (Pl. Prm. 
151b1–5), 29.15–26 (Pl. Prm. 152e10–153b7), 30.7–26 (Pl. Prm. 153b8–d5), 31.23–24 (Pl. Prm. 154a1–2), 33.25–
27, 34.31 (Pl. Prm. 154c5–155b4), 35.10–11 (Pl. Prm. 155b4–c8).

41   Bien que la question de savoir s’il y parvient tout à fait reste ouverte, en raison de certaines lacunes dans 
son exégèse (voir infra, p. 20 sqq.).

42   Pachym. Comm. on Parm. 12.6–9 : « Μεμνήμεθα λέγοντος τοῦ Παρμενίδου ἐν τῇ παραδόσει τῶν ἐκ τοῦ 
εἰ ἔστιν ἐπιχειρημάτων καὶ τὸ τί συμβήσεται καὶ αὐτῷ πρὸς ἑαυτό, καὶ αὐτῷ πρὸς τὰ ἄλλα, καὶ αὖθις τοῖς ἄλλοις 
πρὸς ἑαυτά, καὶ αὐτοῖς πρὸς ἐκεῖνο. »

43   Référence de Parménide à l’argumentation de Zénon : s’il y a pluralité (d’êtres), on examine ce qui s’en-
suit pour les plusieurs par rapport à eux-mêmes et à l’un (le terme contraire aux plusieurs) et ce qui s’ensuit pour 
l’un par rapport à lui-même et aux plusieurs ; il en est de même pour l’hypothèse « s’il n’y pas de pluralité ». 



205Le système logique des hypothèses du Parménide de Platon dans le Commentaire de Georges Pachymère

ii.	 « Et de nouveau, à l’inverse, les Autres sont différents de l’Un, et donc ils sont soumis 
à des conditions dissemblables par rapport à eux-mêmes et dans leur relation entre eux, tout 
comme l’Un est dissemblable par rapport à lui-même et par rapport aux Autres »44. Même s’il 
parle de la conclusion affirmative « l’Un est dissemblable par rapport aux Autres » (cf. Pl. Prm. 
148a6–c2), Pachymère trouve l’occasion d’affirmer le prédicat « dissemblable » aussi aux Autres, 
de sorte que les conclusions « les Autres sont dissemblables par rapport à l’Un et par rapport à 
eux-mêmes » puissent être tirées. 
iii.	 « Donc, comme les Autres n’ont ni de grandeur ni de petitesse, ils ne seront ni plus grands 
ni plus petits que l’Un ; ni l’Un par rapport à lui-même ni les Autres dans leur relation entre eux 
n’ont la force de dépasser ou d’être dépassé, car c’est en ayant de la grandeur qu’ils peuvent dépas-
ser et c’est en ayant de la petitesse qu’ils peuvent être dépassés. Mais ni l’Un n’aura cette force 
dans les Autres, ni aucun des Autres ne sera plus grand et plus petit que l’Un, puisque ceci n’a ni 
de grandeur ni de petitesse. Par conséquent, si l’Un n’est ni plus grand ni plus petit que les Autres, 
il est nécessaire que l’Un ne dépasse les Autres ni ne soit dépassé par eux. Mais ce qui ne dépasse 
ni n’est dépassé est d’égale portée, et ce qui est d’égale portée sera égal »45. Nous mettons ici l’accent 
sur le fait que le commentaire particulier concernant le rapport des Autres entre eux parait être 
inclus dans le commentaire du passage 150c6–d4 en tant que prémisse spécifique pour que la 
conclusion affirmative « l’Un n’est ni plus grand ni plus petit que les Autres, donc il est égal par 
rapport à eux » soit enfin déduite. De plus, il faut aussi remarquer que la construction de cette 
prémisse est due à l’écriture particulière du texte du Parménide que Pachymère avait devant 
lui et copiait dans son manuscrit : « Donc, les Autres ne sont ni plus grands ni plus petits que 
l’Un, puisqu’ils n’ont ni de grandeur ni de petitesse, ni cela [sc. l’Un] par rapport à l’Un ni les 
Autres dans la relation entre eux n’ont la force de dépasser ou d’être dépassés ; cela [sc. l’Un] 
ne participerait à ces deux choses ni ne serait plus grand ou plus petit que les Autres, puisqu’il 
n’a ni de grandeur ni de petitesse »46. 

44   Pachym. Comm. on Parm. 17.11–14 : « Καὶ αὖθις ἀντιστρόφως τὰ ἄλλα τοῦ ἑνὸς ἕτερα, καὶ πέπονθεν ἄρα 
ταῦτα ἀνόμοια πάθη καὶ πρὸς ἑαυτὰ καὶ πρὸς ἄλληλα, ὥστε τὸ ἓν καὶ πρὸς ἑαυτὸ καὶ πρὸς τὰ ἄλλα ἀνόμοιον».

45   Pachym. Comm. on Parm. 23.20–26 : « Ἐπεὶ γοῦν τὰ ἄλλα οὔτε μέγεθος ἔχει οὔτε σμικρότητα, οὔτε μείζω 
οὔτε ἐλάττω τοῦ ἑνὸς ἔσται· οὔτε αὐτῷ πρὸς ἑαυτὸ οὔτε τὰ ἄλλα πρὸς ἄλληλα τὴν τοῦ ὑπερέχειν καὶ ὑπερέχεσθαι 
ἔχουσι δύναμιν, ὡς μὲν μέγεθος ἔχοντα, τὴν τοῦ ὑπερέχειν, ὡς δὲ σμικρότητα, τὴν τοῦ ὑπερέχεσθαι· ἀλλ’ οὐδὲ τῷ 
ἑνὶ ἐν τοῖς ἄλλοις, οὐδὲ τῶν ἄλλων μεῖζόν τι καὶ ἔλαττον εἴη πρὸς τὸ ἓν μὴ μέγεθος μηδὲ σμικρότητα ἔχον. Ἄρα 
εἰ μήτε μεῖζον μήτε ἔλαττον τὸ ἓν τῶν ἄλλων, ἀνάγκη τὸ ἓν τῶν ἄλλων μήτε ὑπερέχειν μήτε ὑπερέχεσθαι. Τὸ δὲ 
μήτε ὑπερέχον μήτε ὑπερεχόμενον ἐξ ἴσου, τὸ δὲ ἐξ ἴσου ἴσον ἂν εἴη ».

46   Cf. Parisinus gr. 1810, f. 218r : « Οὔτε ἄρα τὰ ἄλλα μείζω τοῦ ἑνὸς οὐδὲ ἐλάττω, μήτε μέγεθος μήτε 
σμικρότητα ἔχοντα, οὔτε αὐτῷ τούτῳ πρὸς τὸ ἓν ἐχέτω τὴν δύναμιν τὴν τοῦ ὑπερέχειν καὶ ὑπερέχεσθαι <οὔτε 
τὰ> ἄλλα πρὸς ἄλληλα, οὔτε αὐτῷ ἐν τούτοιν οὐδὲ τῶν ἄλλων μεῖζον ἂν οὐδὲ ἔλαττον εἴη, μήτε μέγεθος μήτε 
σμικρότητα ἔχον ». J’ai choisi de prendre en compte ici le ms. autographe de Pachymère, car l’édition critique 
suit un texte qui ne correspond pas à l’interprétation du commentaire respectif de Pachymère. En effet, la citation 
de Pachymère, juxtaposée à son exégèse, permet de comprendre que de problèmes d’interprétation se posent, 
puisque la citation ainsi que le commentaire affichent d’erreurs syntaxiques (le sujet de trois propositions est 
au datif ) et une répétition superflue (cf. « αὐτῷ τούτῳ πρὸς τὸ ἕν », à savoir l’Un par rapport à l’Un). Ces 
problèmes nous permettent de déduire plutôt une interprétation précipitée de la part de Pachymère sur ce 
texte, qui est intégré, en fait, à un passage long, 149d8–150e5. D’ailleurs, il faut intervenir au texte platonicien 
cité par l’exégète, et ajouter entre crochets angulaires les mots « οὔτε τὰ » avant la phrase « ἄλλα πρὸς ἄλληλα », 
reconstruisant toute la phrase comme suit « οὔτε αὐτῷ τούτῳ πρὸς τὸ ἓν ἐχέτω τὴν δύναμιν τὴν τοῦ ὑπερέχειν 
καὶ ὑπερέχεσθαι <οὔτε τὰ> ἄλλα πρὸς ἄλληλα », afin qu’elle corresponde au sens du commentaire respectif (cf. 



206 GEORGIOS SAVOIDAKIS   / Université Aristote de Thessalonique /

 – SI L’UN N’EST PAS, on examine aussi 12 conséquences-arguments :

1) Ce qui s’ensuit 
xiii) pour l’Un par rapport à lui-même (3e hex., 13e arg.),
xiv) pour l’Un par rapport aux Autres (3e hex., 16e arg.),
xv) pour les Autres par rapport à eux-mêmes (4e hex., 19e arg.),
xvi) pour les Autres par rapport à l’Un ? (4e hex., 22e arg.).

2) Ce qui ne s’ensuit pas 
xvii) pour l’Un par rapport à lui-même (3e hex., 14e arg.),
xviii) pour l’Un par rapport aux Autres (3e hex., 17e arg.)
xix) pour les Autres par rapport à eux-mêmes (4e hex., 20e arg.),
xx) pour les Autres par rapport à l’Un (4e hex., 23e arg.).

3) Ce qui s’ensuit et ne s’ensuit pas 
xxi) pour l’Un par rapport à lui-même (3e hex., 15e arg.), 
xxii) pour l’Un par rapport aux Autres (3e hex., 18e arg.), 
xxiii) pour les Autres par rapport à eux-mêmes (4e hex., 21e arg.),
xxiv) pour les Autres par rapport à l’Un (4e hex., 24e arg.). 

Contrairement aux 12 premiers arguments, les 12 suivants ne sont pas présentés et 
traités en un flux continu, l’un après l’autre, mais dans des parties séparées. Plus précisé-
ment, afin de pleinement examiner la deuxième partie du schéma dialectique des hypo-
thèses, nous devons d’abord identifier à quelles parties particulières du texte platonicien 
correspondent les 12 ad hoc hypothèses-arguments selon la forme et le caractère particu-
lier de chacune des hypothèses-arguments de Parménide, et puis reconstruire et réassem-
bler rétrospectivement leur bon ordre d’examen en se basant sur le schéma d’analyse des 
12 premiers arguments de la forme d’hypothèse « si l’Un est », comme déjà présenté par 
Pachymère lui-même. Effectivement, au point de transition entre la première douzaine 
d’arguments et la seconde, Pachymère ne reprend pas explicitement le même plan d’ana-
lyse. Cependant, nous devons supposer que la même méthode est appliquée par analogie 
à la deuxième douzaine, puisque Pachymère lui-même répète la triple distinction des 

Pachym. Comm. on Parm. 23.21–24). La plupart des Codices Platonis affichent la phrase « αὐτὼ τούτω πρὸς τὸ 
ἓν ἔχετον … ἀλλὰ πρὸς ἀλλήλω » (voir Diès 1965 : 150c), donnant un sens différent, qui correspond, en fait, au 
passage 133c8–134a1 : les idées (comme ici les idées de la grandeur et de la petitesse) sont en relation les unes 
avec les autres et ne se mettent pas en relation avec les choses du monde sensible, et, plus précisément, avec les 
« idées-concepts », simulacres des vraies idées, que nous avons en nous-mêmes. Un problème similaire se pose 
en ce qui concerne la différence substantielle entre le texte cité « οὔτε αὐτῷ ἐν τούτοιν οὐδὲ τῶν ἄλλων μεῖζον 
ἂν οὐδὲ ἔλαττον εἴη, μήτε μέγεθος μήτε σμικρότητα ἔχον » et le commentaire respectif « ἀλλ’ οὐδὲ τῷ ἑνὶ ἐν 
τοῖς ἄλλοις, οὐδὲ τῶν ἄλλων μεῖζόν τι καὶ ἔλαττον εἴη πρὸς τὸ ἓν μὴ μέγεθος μηδὲ σμικρότητα ἔχον », avec pour 
conséquence que la relation de l’Un avec les deux formes est modifiée à sa relation avec les Autres (le type du 
texte platonicien « αὐτῷ ἐν τούτοιν » se trouve aussi au Codex Platonis Bodleianus Clarkianus 39, bien que 
la plupart de Codices Platonis affichent le type « αὖ τὸ ἓν τούτοιν », cf. A. Diès 1965: 150d). 



207Le système logique des hypothèses du Parménide de Platon dans le Commentaire de Georges Pachymère

conclusions (et puis la quadruple) déduites de la forme d’hypothèse « si l’Un n’est pas », 
qu’il vient de commenter, juste avant de traiter les 12 arguments suivants47, et nous offre 
même quelques indices dans la suite, dans des points dispersés dans ses scholies, sur 
la façon dont l’ensemble des 12 arguments devrait être structuré. Par conséquent, il est 
important de jeter un regard plus attentif sur le flux des syllogismes de Parménide et des 
commentaires respectifs de Pachymère.

La deuxième partie du Commentaire commence donc par les arguments xiii et xiv, 
c’est-à-dire les conclusions affirmatives déduites pour l’Un-qui’n’est pas (ἓν μὴ ὄν) par 
rapport à lui-même et par rapport aux Autres. Au sein de ces arguments, Pachymère 
examine de plus près les prédicats affirmés de l’Un : connaissable, différent des Autres48, 
participant à la multitude via les dénominations ‘quelque chose’, ‘ceci’, ‘cela’, toutes attri-
buées à l’Un qui le différencient des Autres49, dissemblable par rapport aux Autres et 
semblable par rapport à lui-même50, inégal et égal, grand et petit par rapport aux Autres51, 
participant à l’être et au non-être52, changeant et mouvant de l’être au non-être53, immo-
bilier54, altéré, devenant et périssant55.

Ensuite, Pachymère passe à l’analyse des arguments xvii et xviii, à savoir des conclu-
sions négatives déduites pour l’Un-qui-n’est pas par rapport à lui-même et par rapport aux 
Autres. En effet, il souligne bien ce point de transition : 

« Après avoir dit ce qui s’ensuit pour l’Un-qui-n’est pas, il revient à son point de départ et traite 
ce qui ne s’ensuit pas pour l’Un-qui-n’est pas… »56.

Dans une seule scholie, Pachymère examine, de manière brève, les prédicats néga-
tifs attribués à l’Un57 : non-participant à l’être, non-devenant, non-périssant, non-alté-
ré, non-mouvant, non-immobilier, non-participant à des dénominations qui s’attachent 
à l’être, ineffable, inconnaissable, insensible etc., de sorte que l’Un s’avère absolument 
non-être (μηδαμῇ μηδαμῶς ὄν). 

Puis, en ce qui concerne les conclusions affirmatives et négatives déduites pour l’Un-
qui-n’est pas (les arguments xxi et xxii), on pourrait les attribuer, selon toute vraisem-
blance, aux arguments du passage 163a2–b6. En effet, il s’agit du seul passage possible 
où nous pourrions reconnaître que Parménide traite, à la fois, les conclusions affirma-

47   Cf. Pachym. Comm. on Parm. 48.12–17 (cité supra, n. 22).
48   Pachym. Comm. on Parm. 48.16–49.14 (Pl. Prm. 160b5–d2, 160d3–e2).
49   Pachym. Comm. on Parm. 49.25–50.9 (Pl. Prm. 160e2–161a5).
50   Pachym. Comm. on Parm. 50.21–28 (Pl. Prm. 161a6–c1).
51   Pachym. Comm. on Parm. 51.5–21 (Pl. Prm. 161c3–161d3, 161d3–e2).
52   Pachym. Comm. on Parm. 52.9–53.8 (Pl. Prm. 161e3–162b8).
53   Pachym. Comm. on Parm. 53.16–21 (Pl. Prm. 162b9–c6).
54   Pachym. Comm. on Parm. 54.4–17 (Pl. Prm. 162c6–e3).
55   Pachym. Comm. on Parm. 55.1–12 (Pl. Prm. 162e4–163b6). 
56   Pachym. Comm. on Parm. 56.15 : « Εἰπὼν τίνα ἕπεται τῷ ἑνὶ μὴ ὄντι, αὖθις ἐπὶ τὴν ἀρχὴν ἵησι καὶ σκοπεῖ 

τίνα οὐχ ἕπονται τῷ ἑνὶ μὴ ὄντι… ».
57   Pachym. Comm. on Parm. 56.27–57.16 (Pl. Prm. 163b7–164b4).



208 GEORGIOS SAVOIDAKIS   / Université Aristote de Thessalonique /

tives et négatives, puisque dans le passage suivant (Pl. Prm. 163b7–164b4), il se concentre 
exclusivement sur les conclusions négatives. En fait, après avoir établi que l’Un s’altère 
en se mouvant, Parménide fait coïncider les conclusions affirmatives et négatives : l’Un 
s’altère en se mouvant et ne s’altère pas en ne se mouvant pas, et il devient et périt en s’al-
térant et ne devient ni ne périt en ne s’altérant pas. Nous pourrions constater donc que 
l’on fournisse à Pachymère la bonne opportunité d’attribuer les arguments xxi et xxii à 
ce passage. Cependant, le texte de Pachymère ne nous permet pas de confirmer si claire-
ment une telle interprétation. Effectivement, l’exégète Byzantin semble appliquer, à ce 
point, le principe logique de la contradiction : 

« Donc, l’Un s’altère en se mouvant et il ne s’altère pas en ne se mouvant pas ; ce qui s’altère, 
devient différent de ce qu’il était auparavant, et ce qui est devenu différent, perd sa propriété 
précédente et devient autre, mais ce qui ne s’altère pas ne subit pas ces changements. Et c’est 
ainsi qu’il devient et ne devient pas, qu’il disparaît et ne disparaît pas, ce qui est impossible »58. 

Au passage suivant (Pl. Prm. 163b7-164b4), où l’on introduit l’hypothèse « si l’Un 
n’est pas, que ne s’ensuit-il pas pour l’Un ? », Pachymère explique pourquoi les conclu-
sions « l’Un ne s’altère ni ne devient ni ne périt » du passage précédent, quoique néga-
tives, ne doivent qu’être aperçues comme de preuves des conclusions affirmatives « l’Un 
s’altère, devient et périt » par l’impossibilité de déduire à la fois les conclusions contraires. 
Autrement dit, selon Pachymère, l’utilisation par Parménide des conclusions négatives 
montre que c’est contradictoire de prédiquer à la fois des prédicats affirmatifs et négatifs 
au même sujet, de sorte qu’il faudra enfin prouver que « l’Un-qui-n’est pas » se meut et 
s’altère, devient et périt. Par conséquent, si cette hypothèse de Parménide nécessite de 
déduire des conclusions exclusivement affirmatives, il faut rejeter les conclusions néga-
tives comme non valables dans ce cas59. Néanmoins, nous ne pouvons trouver d’autre 

58   Pachym. Comm. on Parm. 55.12–16 : « Λοιπὸν καὶ ἀλλοιοῦται μὲν ὡς κινούμενον, οὐκ ἀλλοιοῦται δὲ 
ὡς μὴ κινούμενον· τὸ ἀλλοιούμενον δὲ ἕτερον γίνεται ἢ πρότερον, τὸ δὲ ἕτερον γενόμενον ἀπόλλυται ἐκ τῆς 
προτέρας ἕξεως καὶ ἄλλο τι γίνεται, τὸ δὲ μὴ ἀλλοιούμενον οὔ. Καὶ οὕτως γίνεταί τε καὶ οὐ γίνεται, καὶ ἀπόλλυται 
καὶ οὐκ ἀπόλλυται, ὅπερ ἀδύνατον ».

59   Pachym. Comm. on Parm. 56.15–27 : « Après avoir dit ce qui s’ensuit pour l’Un-qui-n’est pas, il revient 
au point de départ et traite ce qui ne s’ensuit pas pour l’Un-qui-n’est pas, de sorte que tous les prédicats dont 
il parlait auparavant (ce qui ne se meut absolument pas, ne s’altère absolument pas, et ce qui ne s’altère pas, ne 
devient ni ne périt) n’étaient pas mis en avant comme des prédicats négatifs attribués à l’Un-qui-n’est pas, mais 
il s’en est servi comme preuve des conclusions affirmatives par le biais de l’impossible. Autrement dit : ce qui 
se meut, s’altère ; en effet, ce qui ne se meut pas, ne s’altère pas, et ce qui ne s’altère pas, ne devient pas différent 
de ce qu’il était auparavant, et cela ne devient ni ne périt, mais il devenait et périssait et était dans une autre 
condition ; par conséquent, le même Un-qui-n’est pas s’est avéré devenir et périr selon les hypothèses précé-
dentes, mais, selon l’hypothèse présente qui montre que l’Un ne se meut ni ne s’altère, s’est avéré ne pas deve-
nir et ne pas périr, ce qui est impossible ; par conséquent, l’Un se meut et s’altère, si l’on compte maintenir les 
hypothèses précédentes. Et partant de ce point, Parménide démontre ce qui ne s’ensuit pas pour l’Un-qui-n’est 
pas. » (« Εἰπὼν τίνα ἕπεται τῷ ἑνὶ μὴ ὄντι, αὖθις ἐπὶ τὴν ἀρχὴν ἵησι καὶ σκοπεῖ τίνα οὐχ ἕπονται τῷ ἑνὶ μὴ ὄντι, 
ὥστε, ἅπερ πρότερον ἔλεγε (τὸ μηδαμῇ κινούμενον οὐδαμῇ ἀλλοιοῦται, καὶ τὸ μὴ ἀλλοιούμενον οὔτε γίνεται 
οὔτε ἀπόλλυται) οὐκ ἀπέφαινε ταῦτα τοῦ ἑνὸς μὴ ὄντος, ἀλλ’ ἀπόδειξιν ἐποιεῖτο τῶν καταφατικῶν ὧν ἔλεγε 
διὰ τοῦ ἀδυνάτου. Ὅτι λέγω δηλονότι· τὸ κινούμενον ἀλλοιοῦται· τὸ γὰρ μὴ κινούμενον οὐκ ἀλλοιοῦται, τὸ δὲ 
μὴ ἀλλοιούμενον οὐ γίνεται ἕτερον ἢ πρότερον, τοῦτο δὲ οὔτε γίνεται οὔτ’ ἀπόλλυται, ἀλλ’ ἦν καὶ γινόμενον καὶ 



209Le système logique des hypothèses du Parménide de Platon dans le Commentaire de Georges Pachymère

issue à cette question interprétative que de se concentrer sur la méthode que Pachymère 
lui-même nous fournit dans un passage suivant : de même que la distinction entre les 
conclusions affirmatives et les conclusions négatives pour les Autres, aux derniers argu-
ments de tout le dialogue, débuche, dans un niveau a posteriori, sur un combinaison 
des deux sortes de conclusion60, de même la distinction entre les arguments-hypothèses 
précédents (les conclusions affirmatives) et les arguments-hypothèses présents (les 
conclusions négatives) et leur juxtaposition dans le même point du texte, suggèrent, en 
fin de compte, que ces conclusions s’associent dans une étape intermédiaire, de sorte 
que les arguments xxi et xxii sont construits61. L’application du principe de la contradic-
tion et de « la preuve via l’impossibilité »62 qu’il implique, ne doit pas être considérée 
ici comme une entrave au combinaison des prédicats contraires, puisque Pachymère y 
semble impliquer une sorte de liaison entre eux, au moins dans un niveau distinct, étant 
donné la distinction claire entre les hypothèses précédentes et présentes ; en toute état de 
cause, sans cette solution, il faudrait admettre que le Commentaire aurait pu présenter 
une lacune considérable dans la structure totale du système dialectique de Parménide. 
La valeur probante de la solution proposée, quoique moins plausible aux commentaires 
en question, peut être renforcée par une interprétation similaire de Proclus. Selon le 
philosophe Néoplatonicien, la déduction des conclusions affirmatives et négatives ne doit 
pas être considérée contradictoire, au cas où l’on accepterait qu’elles s’ensuivent à la fois, 
mais comme une application des premières d’une manière spécifique et des autres d’une 
autre manière distincte : 

« Il faut donc considérer la conclusion logique soit comme s’ensuivant, soit comme ne 
s’ensuivant pas, soit comme s’ensuivant et ne s’ensuivant pas à la fois. En effet, la conclusion 
est soit affirmative, soit négative, soit d’une certaine façon affirmative et d’une autre façon 
négative, puisque l’argument ne montre pas que des propositions contradictoires sont vraies 

ἀπολλύμενον καὶ ἑτέρως ἔχον. Ὥστε τὸ αὐτὸ ἓν μὴ ὂν εὕρηται κατὰ μὲν τὰς προτέρας ὑποθέσεις καὶ γινόμενον 
καὶ ἀπολλύμενον, κατὰ δὲ τὴν νῦν τὴν μὴ δεχομένην ὅτι οὐ κινεῖται οὐδ’ ἀλλοιοῦται, καὶ μήτε γινόμενον μήτε 
ἀπολλύμενον, ὅπερ ἀδύνατον· ὥστε κινεῖται ἄρα καὶ ἀλλοιοῦται, εἰ μέλλομεν φυλάττειν τὰς προτέρας ὑποθέσεις. 
Ἐκ τούτου δὲ ἀποδείκνυσι τὰ μὴ ἑπόμενα τῷ ἑνὶ μὴ ὄντι. »).

60   Cf. Pachym. Comm. on Parm. 61.30–62.2 (cité supra, n. 26) et 62.19–24 (cité infra, n. 66).
61   En effet, les conclusions affirmatives-négatives précèdent les conclusions négatives pour l’Un-qui-n’est 

pas, ce qui ne sera pas le cas quant aux conclusions affirmatives-négatives pour les Autres (cf. infra, p. 23 et n. 66).
62   Pachymère expose la procédure de « la preuve via l’impossibilité » dans son ouvrage philosophique 

Philosophia, dans les sections consacrées aux enseignements logiques d’Aristote. Il souligne que ce principe est 
un axiome philosophique et « crédible en soi » (αὐτόπιστος ἔννοια) qui ne peut être contourné que dans le 
cas des « troubles sophistiques » (σοφιστικαὶ ἐνοχλήσεις). Donc, les arguments philosophiques de Parménide 
ne peuvent pas échapper à la règle en tant qu’exception. Je cite les remarques du philosophe Byzantin tirées et 
transcrites de son manuscrit autographe de la Philosophia, Berolinensis Hamilton 512, ff. 1r-v : « Ἡ δὲ δι’ ἀδυνάτου 
δεῖξις, ἐπὶ μὲν τῶν ἄλλων ἀντιφατικῶς ἡ ὑπόθεσις τίθεται, καθὼς ἐρρέθη, ἐπὶ δὲ τῶν προσδιορισμῶν, καὶ αὐτῶν 
ἀντιφατικῶς. ἢ γὰρ πᾶς ἢ οὐ πᾶς, καὶ ἤ τις ἢ οὐδείς. οὐδέποτε γὰρ συναληθεύει ἡ κατάφασις τῇ ἀποφάσει. τοῦτο 
γὰρ ἀξίωμα φιλοσόφων ἐστὶ καὶ αὐτόπιστος ἔννοια, ὅτι οὐδέποτε ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ συμβαίνει ἡ κατάφασις τῇ 
ἀποφάσει, εἰ μὴ σοφιστικῶς κατὰ τὰς σοφιστικὰς ἐνοχλήσεις∙ ἢ καθ’ ὁμωνυμίαν (…)∙ ἢ κατὰ ἄλλον καὶ ἄλλον 
χρόνον (…)∙ ἢ κατὰ τὸ δυνάμει καὶ τὸ ἐνεργείᾳ (…)∙ ἢ κατὰ διαφορὰν τῶν μερῶν (…). ταῦτα γὰρ πάντα καὶ τὰ 
τοιαῦτα σοφιστικαὶ ἐνοχλήσεις εἰσίν. ἄλλως δὲ οὐ συντρέχει ποτὲ ἡ κατάφασις τῇ ἀποφάσει. ἐπὶ τοίνυν τῆς δι’ 
ἀδυνάτου δείξεως ἰσχυρὸν τὸ ἀξιοῦν ἢ καταφάναι ἢ ἀποφάναι… ».



210 GEORGIOS SAVOIDAKIS   / Université Aristote de Thessalonique /

en même temps, mais que le même attribut existe d’une certaine façon dans une chose et qu’il 
n’existe pas d’une autre façon dans la même chose »63.

À la suite des conclusions déduites pour l’Un-qui-n’est pas, Pachymère passe au trai-
tement des conclusions affirmatives pour les Autres par rapport à l’Un et par rapport à 
eux-mêmes, à savoir aux arguments xv et xvi64. Enfin, les conclusions négatives pour les 
Autres (arguments xix et xx) sont examinés par Pachymère à la scholie dernière de son 
Commentaire65, avant les conclusions affirmatives-négatives pour les Autres (arguments 
xxiii et xxiv)66. C’est ainsi que tout le modèle dialectique des 24 arguments de Parménide, 
élaboré par Proclus et développé dans sa perfection par Pachymère, est achevé.

Conclusions

Après cette tentative de reconstruction, on pourrait se poser la question légitime 
suivante : pourquoi accorder de la perfection à ce modèle, puisque nous avons identifié 
certains problèmes qui remettent en cause la constitution d’une interprétation intégrale 
qui pourrait construire, ou du moins soutenir, tout l’édifice philosophique de l’exercice 
dialectique de Platon ? La perfection que nous venons de reconnaître dans l’ouvrage 
exégétique du philosophe Byzantin réside davantage dans son attitude d’interprète prêt 
à adapter aux défis du texte interprété, à savoir dans ses efforts honnêtes, impartiaux et 
laborieux pour concilier le texte de Platon, qu’il a estimé qu’il est de son devoir d’inter-
préter, avec les directives herméneutiques de Proclus (qui ordonne et normalise l’exercice 

63   Procl. in Prm. V 1001.14–20 : « τὸ τοίνυν συμβαῖνον ἢ ὡς ἑπόμενον ληπτέον, ἢ ὡς μὴ ἑπόμενον, ἢ ὡς ἅμα 
καὶ ἑπόμενον καὶ οὐχ ἑπόμενον· ἢ γὰρ καταφατικόν ἐστι τὸ συμβαῖνον, ἢ ἀποφατικόν, ἢ πῇ μὲν καταφατικόν, πῇ 
δὲ ἀποφατικόν· οὐ γὰρ τοῦτό φησιν ὁ λόγος, ὅτι ἡ ἀντίφασις συναληθεύει καὶ ἅμα τὰ ἀντικείμενα ἕπεται, ἀλλ’ 
ὅτι τὸ αὐτὸ πῶς μὲν ὑπάρξει τῷ αὐτῷ, πῶς δ’ οὔ. » Proclus utilise l’expression « ἡ ἀντίφασις συναληθεύει » 
(des propositions contradictoires sont vraies en même temps) en faisant ainsi allusion à la Métaphysique d’Aris-
tote (Κ 6, 1063a21) : « τὸ δὲ κατὰ τὴν ἀντίφασιν μὴ συναληθεύεσθαι ». Proclus avait aussi abordé la triparti-
tion des conclusions affirmant que la nature des conclusions affirmatives et négatives montre qu’une propriété 
peut se trouver dans une chose et ne pas s’y trouver, à la différence des propriétés exclusivement affirmatives 
qui lui sont nécessairement attribuées, ainsi que des propriétés négatives qui lui sont totalement étrangères 
: « ὑποθεμένους δέ τι, περὶ οὗ ὁ λόγος, διαιρεῖν ἔτι τῇ ἀντιφάσει ταύτην τὴν ὑπόθεσιν, ὡς καὶ ὁ Παρμενίδης 
παρακελεύεται, εἶναι τὸ πρᾶγμα ἢ μὴ εἶναι λέγοντας, καὶ λαβόντας ὅτι ἔστιν, ζητεῖν τί ἕπεται αὐτῷ καὶ τί οὐχ 
ἕπεται καὶ τί ἕπεταί τε ἅμα καὶ οὐχ ἕπεται—τὰ μὲν γάρ ἐστιν ἑκάστου παντελῶς ἀλλότρια πράγματος, τὰ δὲ ἐξ 
ἀνάγκης αὐτῷ παρόντα, τὰ δὲ οἷον ἐνδεχόμενα καὶ ὑπάρχειν αὐτῷ καὶ μὴ ὑπάρχειν » (in Prm. I 622.24–623.4).

64   Cf. Pachym. Comm. on Parm. 58.8–61.6, sur le passage Pl. Prm. 164b5–165e1. Cf. aussi la déclaration 
préliminaire de Pachymère au point de transition, Pachym. Comm. on Parm. 58.8–9 (cité supra, n. 34).

65   Cf. Pachym. Comm. on Parm. 62.2–19.
66   Cf. Pachym. Comm. on Parm. 62.19–24 : « En effet, nous montrions ci-dessus que les Autres sont au 

contact et séparés, semblables et dissemblables, identiques et différents, et maintenant qu’ils ne sont ni au 
contact ni séparés, ni semblables ni dissemblables, ni identiques ni différents ; donc, comme nous avons analysé 
auparavant ces apparences des Autres, maintenant ils ne sont ni ne paraissent ce qu’ils paraissaient être. » (« Ἐκεῖ 
γὰρ καὶ ἁπτόμενα καὶ χωρὶς ἐδείκνυμεν, καὶ ὅμοια καὶ ἀνόμοια, καὶ τὰ αὐτὰ καὶ ἕτερα, νῦν δὲ οὔτε ἁπτόμενα 
οὔτε χωρίς, οὔτε ὅμοια οὔτε ἀνόμοια, οὔτε τὰ αὐτὰ οὔτε ἕτερα· ὡς γοῦν πρότερον διήλθομεν τὰ φαινόμενα αὐτὰ 
τῶν ἄλλων, νῦν ταῦτα δὴ ἅπερ ἐφαίνοντο εἶναι, οὔτε εἰσὶν οὔτε φαίνονται. »).



211Le système logique des hypothèses du Parménide de Platon dans le Commentaire de Georges Pachymère

dialectique de Platon en un système logique complet et autonome), que dans une obses-
sion d’interpréter les syllogismes de Platon de manière ‘orthodoxe’ et de méconnaître 
ainsi leurs erreurs, leurs faiblesses et leurs lacunes67. Cette démarche herméneutique n’est 
qu’une manifestation du pédantisme imprégnant son travail. Après tout, même si Proclus 
a organisé l’ensemble des arguments en un système normalisé, il reconnaît lui-même 
qu’une telle règle comporte des exceptions, qui se traduisent, dans ce cas, par des lacunes, 
des omissions et des adaptations aux modes dialectiques au système d’hypothèses, mais 
lesquelles, selon le Néoplatonicien, sont si insignifiantes qu’elles n’atteindraient jamais 
le point critique où elles pourraient ébranler considérablement l’intégrité de l’exercice 
logique, de la dialectique ‘appliquée’, si l’on peut dire, de Platon. Je cite l’observation de 
Proclus : 

« Mais le développement des hypothèses ne suit pas tout à fait les modes de la méthode, mais 
en omet certains et en modifie d’autres. Pourtant, s’il [scil. Parménide] a présenté la doctrine 
de l’Un-qui-est comme un exemple de la méthode, n’aurait-il pas été ridicule de ne pas suivre 
la méthode et de ne pas traiter son exemple selon les règles annoncées ? Et comment pour-
rait-on le qualifier d’exemple s’il ne suivait pas tout l’ordre des règles de la méthode ? En 
parcourant les soi-disant hypothèses, nous verrons comment il [scil. Parménide] ne suit pas 
tout à fait sa méthode à mesure qu’il les parcourt, mais qu’il en supprime certaines, en ajoute 
d’autres et en modifie encore d’autres »68.

67   D’ailleurs, Pachymère met en doute la validité logique de trois arguments de Platon, soulignant leur 
véritable nature sophistique d’après le système logique d’Aristote ; voir l’analyse de Savoidakis (2024: 405–414).

68   Procl. in Prm. I 637.20–638.2 : « ἡ δὲ τῶν ὑποθέσεων διέξοδος οὐ παντάπασιν ἕπεται τοῖς τῆς μεθόδου 
τρόποις, ἀλλὰ τοὺς μὲν παραλείπει, τοὺς δὲ ἐξαλλάττει. καίτοι γε εἰ παραδείγματος ἕνεκα τὸν περὶ τοῦ ἑνὸς 
ὄντος εἰσῆγε λόγον, πῶς οὐ γελοῖον ἦν μὴ ἕπεσθαι τῇ μεθόδῳ, μηδὲ κατὰ τοὺς εἰρημένους κανόνας αὐτῆς 
μεταχειρίζεσθαι τὸ παράδειγμα; <πῶς δ’ ἂν παράδειγμα> λέγοιτο μὴ ἑπόμενον τῇ πάσῃ τάξει τῶν τῆς μεθόδου 
κανόνων; Ἀλλ’ ὅπως μὲν οὐ παντάπασιν ἕπεται τῇ μεθόδῳ διὰ τῶν καλουμένων ὑποθέσεων προϊών, ἀλλὰ τὰ 
μὲν ἀφαιρεῖ, τὰ δὲ προστίθησι, τὰ δὲ ἐξαλλάττει, γνωσόμεθα δι’ αὐτῶν μέσων ὁδεύοντες. » Comme C. Steel 
fait remarquer à juste titre, Proclus se limite ici à « signaler un argument de ses prédécesseurs contre l’interpré-
tation qui prend le Parménide pour un entraînement à une méthode. Si tel avait été le but du dialogue, on aurait 
pu espérer que l’exemple proposé pour l’illustrer, se conforme tout à fait à cette méthode, ce qui ne semble pas 
être le cas » (Steel 1997: 83). 



212 GEORGIOS SAVOIDAKIS   / Université Aristote de Thessalonique /

BIBLIOGRAPHIE

Brunet, J. (ed.), 1901, Platonis Opera, vol. 2, Oxford.

Constantinides, N., 1982, Higher Education in Byzantium in the 13th and Early 14th Centuries (1204–ca. 1310), 

Nicosia. 

Diès, A. (ed.), 1965, Platon, Œuvres complètes, t. VIII.1: Parménide, Paris.

Failler, A. (éd.), Laurent, V.  (trad.), 1984, Pachymeres. Relations Historiques, v. I, Paris.

Golitsis, P., 2008, « Georges Pachymère comme didascale : Essai pour une reconstitution de sa carrière et de son 

enseignement philosophique », Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik 58, pp. 53–68.

Golitsis, P., 2010, « Copistes, élèves et érudits : la production de manuscrits philosophiques autour de Georges 

Pachymère », in A. B. García, I. P. Martín (ed.): The Legacy of Bernard de Montfaucon: Three Hunderd Years 

of Studies on Greek Handwriting: Proceedings of the Seventh International Colloquium of Greek Palaeography 

(Madrid-Salamanca, 15-20 September 2008), Turnhout, pp. 157–170.

Golitsis, P., 2018, « Pachymérès Georgios », in : Dictionnaire des Philosophes antiques, t. 7, Paris, pp. 627–632.

Lampakis, S., 2004, Γεώργιος Παχυμέρης Πρωτέκδικος και Δικαιοφύλαξ Εισαγωγικό Δοκίμιο, Αθήνα. 

Luna, C.,  Segonds, A. P. (éd.), 2007, Proclus. Commentaire sur le Parménide de Platon, t. I : Introduction générale, 

Paris.

Migne, J. P., 1857, Patrologia graeca, t. 3, Paris.

Ross, W. D. (ed.), 1924, Aristotle’s metaphysics, vol. 2, Oxford.

Saffrey, H. D., Westerlink, L. G. (ed.), 1968, Proclus, Théologie Platonicienne, t. I : Introduction – Livre I, 

Paris.

Saffrey, H. D., Westerlink, L. G. (ed.), 1974, Proclus, Théologie Platonicienne, t. II : Livre II, Paris.

Saffrey, H. D., Westerlink, L. G. (ed.), 1978, Proclus, Théologie Platonicienne, t. III : Livre III, Paris.

Saffrey, H. D., 2000, « Le “philosophe de Rhodes” est-il Théodore d’Asinè ? Sur un point obscur de l’histoire de 

l’exégèse néoplatonicienne du Parménide », in : H. D. Saffrey, Le Néoplatonisme après Plotin, Paris, pp. 101–117.

Savoidakis, G., 2024, « Le commentaire de Georges Pachymère sur le Parménide de Platon : une interprétation 

aristotélicienne de la dialectique de Platon », dans Bulletin de philosophie médiévale 65, pp. 383–427. 

Steel, C., 1997, « Proclus et l’interprétation ‘logique’ du Parménide », in : L. G. Benakis (ed.), Néoplatonisme et 

philosophie médiévale. Néoplatonisme et philosophie médiévale. Actes du Colloque international de Corfou, 6–8 

octobre 1995, Turnhout, pp. 67–92.

Steel, C., 2008, Procli in Platonis Parmenidem Commentariai, t. II : Libros IV–V, Oxford.

Steel, C., 2009, Procli in Platonis Parmenidem Commentaria, t. III: Libros VI–VII, Oxford.

Suchla, B. R., 1990, Corpus Dionysiacum i: Pseudo-Dionysius Areopagita. De divinis nominibus, Berlin.

Ruelle, C. É., 1889, Damascii successoris dubitationes et solutiones. De principiis. In Platonis Parmenidem, vol. 1, 

Paris.

Ruelle, C. È., 1899, Damascii successoris dubitationes et solutiones. De principiis. In Platonis Parmenidem, vol. 2, Paris.

Westerlink, L. G., (introd.), GADRA, T. A. et alii (éd.), 1989, George Pachymeres, Commentary on Plato’s Parme-

nides [Anonymous Sequel to Proclus’ Commentary], Ἀθῆναι – Paris – Bruxelles.



213Le système logique des hypothèses du Parménide de Platon dans le Commentaire de Georges Pachymère

The Logical System of Hypotheses of Plato’s Parmenides in the 
Commentary of George Pachymeres

George Pachymeres’ Commentary on the second part of the Platonic 

dialogue Parmenides is from a codicological point of view a continua-

tion of the lost part of Proclus’ Commentary, but it can be characterized 

in its essence as an autonomous exegetical effort by the polymath and 

Aristotelian philosopher that aims to deal with the demanding text of 

the Parmenidean hypotheses by codifying this argumentative system 

of Platonic dialectic. The purely logical identity of his interpretation, 

which is far from being influenced by the Neoplatonists’ metaphysical 

and theological approaches, is manifest through the logical system of 

the “24 arguments” that he borrows though from Proclus’ interpretation 

and tries to apply ad hoc to the Platonic system of hypotheses, following 

it as closely as he can. This article maps the landscape of Pachymeres’ 

hermeneutical effort, i.e., it tries to structure in a clear and complete 

scheme the skeleton of his methodological approach on the whole of 

Parmenides’ arguments, by seeking to establish the appropriate corre-

spondences with Proclus’ logical system of the “24 dialectical modes” 

and by following step by step the course of the Byzantine commenta-

tor’s reasoning strategy, especially his ingenious adjustments between 

Plato’s demanding text and Proclus’ schematization-model. To what 

extent, then, would the skeleton of the system of hypotheses that 

Pachymeres reconstructs from the Proclean schemes be perfect or suffi-

ciently robust? This problem is the starting point of the present study.

Byzantine philosophy, Georgios Pachymeres, Commentatry, Plato’s 
Parmenides, one-being, hypotheses, arguments, Proclus, Neoplatonism, 
dialectics, logic, Aristotle, Palaiologan era

G E O R G I O S  S AV O I D A K I S   
/ The Aristotle University of Thessaloniki, Greece  /
savoidakg@edlit.auth.gr

K E Y W O R D S




	_GoBack
	_Hlk156648755

